ISSN 0080-3073 %

bp

VOLUME
LVI
Seconda Serie
VOLUME LVI
= 1 1
= Rinascimento
v
E direttore
. 3 Michele Ciliberto
/)]
3]
a
o v

R

A,
L.|S. ‘!&
o \ 0/
Olschki Leo S. Olschki Editore
2016

2016




RINASCIMENTO

Seconda serie

VOLUME CINQUANTASEIESIMO

ANNO SESSANTASETTESIMO MMXVI






Seconda Serie
VOLUME LVI

Rinascimento

direttore

Michele Ciliberto

Leo S. Olschki Editore

2016




Direttore
MicHELE CILIBERTO

Comitato scientifico

MicHAEL J. B. ALLEN - SIMONETTA BassI - ANDREA BATTISTINI - FRANCESCO
Bausi - GiusePPE CAMBIANO - MICHELE CILIBERTO - CLAUDIO CIOCIOLA - BRIAN
P. COPENHAVER - MARIAROSA CORTESI - MASSIMO FERRETTI - MAassiMo Firro
GiaN CARLO GARFAGNINI - SEBASTIANO GENTILE - MARIANO GIAQUINTA
TuLrLio GREGORY - JAMES HANKINS - SON1A MAFFEI - FABRIZIO MEROI - FILIPPO
MiGNINT - NicorLAa PaNICHI - STEFANIA PASTORE - VITTORIA PERRONE
COMPAGNI - LINO PERTILE - ADRIANO PROSPERI - FRANCISCO Ri1CO - ELISABETTA
SCAPPARONE - LORIS STURLESE - JOHN TEDESCHI

Segretario di redazione
FaBrizio MERoOI

Redazione

SALVATORE CARANNANTE - LAURA CAROTTI
Erisa FaANTEcHI - LAUurA FEDI - ILENIA RUSSO

Per contatti e invii: fabrizio.meroi(@unitn.it

Gli scritti proposti per la pubblicazione sono sottoposti a double blind peer review.

Direzione - Redazione

Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento, Palazzo Strozzi, 50123 Firenze
Tel. 055.28.77.28 « Fax 055.28.05.63 * E-mail: insr@jris-firenze.org ¢ http://www.insr.it

Amministrazione
Casa Editrice Leo S. Olschki ¢ Casella postale 66, 50123 Firenze
Viuzzo del Pozzetto 8, 50126 Firenze
Tel. 055.6530684 « Fax 055.6530214  e-mail: periodici@olschki.it
Conto corrente postale 12707501

Abbonamento annuo 2016
ISTITUZIONT - INSTITUTIONS
La quota per le istituzioni ¢ comprensiva dell’accesso on-line alla rivista.
Indirizzo IP e richieste di informazioni sulla procedura di attivazione
dovranno essere inoltrati a periodici(@olschki.it
Subscription rates for institutions include on-line access to the journal.
The IP address and requests for information on the activation procedure
should be sent to periodici@olschki.it
Italia € 120,00 * Foreign € 140,00
(solo on-line - on-line only € 108,00)
PRIVATI - INDIVIDUALS
Italia € 109,00 * Foreign € 115,00
(solo on-line - on-line only € 98,00)

Direttore responsabile: MicHELE CILIBERTO
Registrazione del Tribunale di Firenze n. 1381 del 2 luglio 1960



SOMMARIO

Saggi e testimonianze
JiLL Krave, Beyond Moral Philosophy: Renaissance Humanism and
the Philosophical Canon

PAsQUALE TERRACCIANO, La politica all’inferno: rileggendo il sogno
di Machiavelli

Nicora PanicHi, «Car, quelque langue que parlent mes livres, je
leur parle en la mienne». Montaigne lettore di Guicciardini e
Machiavelli

GILBERTO SACERDOTI, Le dannabili opinioni di Christopher Mar-
lowe. Lanticristianesimo rinascimentale tra guerre di religione,
nuova filosofia e fonti pagane

RosanNa CAMERLINGO, Machiavelli a Oxford. Guerra e teatro da
Gentili a Shakespeare .

GIANNI PaGaNINT, Descartes, Elisabeth e Campanella. Connessioni e
reazioni intorno alla «terza nozione primitiva»

Testi e commenti

ILarR1IA MORRESI, Una visita alla biblioteca di Marin Sanudo .

Note e varieta

ANNARITA ANGELINI, Poliziano nell’'umanesimo francese

MaRIALUISA BaLp1, Cardano vestito alla francese: dal Proxeneta a
La science du monde

Maria ELeNa SEVERINI, I Ricordi in Francia: la prima fortuna del-
le massime politiche di Francesco Guicciardini

VALENTINA LEPRI, Per la ricezione di Machiavelli e di Guicciardini
nella cultura diplomatica della Polonia cinque-seicentesca

~V ~

»

»

»

»

»

»

»

»

»

»

23

53

77

123

139

167

213

231

253

283



Sommario

Marco MarteoLl, Giordano Bruno a Praga tra lullismo, matemati-
ca e filosofia

Discussioni

MASSIMILIANO MALAVASI, Ficinus redivivus. Su una nuova edizione
della versione latina del Pimander e sui rapporti tra umanesimo
e religione

BriaN P. CoPENHAVER, Contro ‘Uumanesimo’: U'autocoscienza di
Pico ¢ la sua fama

Indice dei manoscritti

Indice dei nomi

301

327

359

409

411



JiL Krave

BEYOND MORAL PHILOSOPHY:
RENAISSANCE HUMANISM AND THE PHILOSOPHICAL CANON

ABsTrACT. — The article begins with a detailed examination of P.O. Kris-
teller’s influential definition of the studia humanitatis as consisting of «gram-
mar, rhetoric, poetry, history, and moral philosophy»; particular attention is
given to the ambiguous status of moral philosophy in this list. Then comes
a consideration of the variety of philosophical disciplines, other than moral
philosophy, dealt with by Renaissance humanists in their professional capacity.
This is followed by an account of Renaissance and later writers who mention
no humanist affinity for moral philosophy but instead describe a distinctively
humanist approach to philosophical texts. It ends with a plea to rethink the as-
sumption that moral philosophy was the only part of the philosophical canon
of professional interest to Renaissance humanists.

The widely held view that moral philosophy —in the Renaissance sense
of ethics, politics, and oeconomics ' — was the only philosophical discipline
which belonged properly to humanism goes back to a seminal article by
Paul Oskar Kiristeller entitled Humanism and Scholasticism in the Italian Re-
naissance, first published during World War II and reprinted several times
with updated notes.> In this piece, after defining Renaissance humanism
as the «general tendency [...] to consider classical antiquity as the common
standard and model by which to guide all cultural activities»,® Kristeller

Jill. Kraye@sas.ac.uk

1 See J. KrRaYE, Moral Philosophy, in The Cambridge History of Renaissance Philosophy, ed.
C.B. ScuMITT et al., Cambridge 1988, pp. 303-386: 303-306.

2 P.O. KRrISTELLER, Humanism and Scholasticism in the Italian Renaissance, «Byzantion»,
XVII, 1944-45, pp. 346-374 (reprinted, with updated notes, in Ip., Renaissance Thought. The
Classic, Scholastic, and Humanist Strains, New York 1961, pp. 92-119 and 150-163, to which I
shall henceforth refer); Ip., Studies in Renaissance Thought and Letters, 4 vols, Roma 1956-96,
L, pp. 553-583; and Ip., Renaissance Thought and Its Sources, ed. M. MoonEey, New York 1979,
pp. 85-105 and 272-285.

3 KRISTELLER, Humanism and Scholasticism, cit., p. 95.

~3~



Jill Kraye

set out his famous, and much repeated, formulation that «the studia hu-
manitatis were considered as the equivalent of grammar, rhetoric, poet-
ry, history, and moral philosophy».* His attempt to relegate humanism
to a «limited place within the system of contemporary learning» was
in response to what Kristeller described as «the modern and false con-
ception that Renaissance humanism was a basically new philosophical
movement».” Countering the interpretation of «humanism as the new
philosophy of the Renaissance, which arose in opposition to scholasti-
cism, the old philosophy of the Middle Ages», he insisted that humanists
were «professional rhetoricians» whose works «have nothing to do with
philosophy even in the vaguest possible sense of the term» and whose
«treatises on philosophical subjects [...] appear in most cases rather su-
perficial and inconclusive». Italian humanists, he maintained, were «nei-
ther good nor bad philosophers, but no philosophers at all». And while
they eventually exerted an influence on a variety of professions — jurists,
physicians, mathematicians, theologians, and philosophers — they did so
as amateurs with «nothing to offer that could replace their traditional
content and subject matter».®

The historiographical context of Kristeller’s determination to sep-
arate Renaissance humanism from philosophy has been thoroughly
explored in a number of publications over the past decade and a half.”
What is more important, from my perspective, is that this determina-
tion helps to explain his somewhat ambivalent inclusion of moral philos-
ophy in the cycle of five humanist disciplines. When the topic first crops
up, he states that the humanist domains were «the fields of grammar,

4 Ibid., p. 110.
5 Ibid., pp. 110-111.
6 Ibid., pp. 99-101.

7 See, e.g., ]. MoNEasant, Toward the Genesis of the Kristeller Thesis of Renaissance Human-
ism: Four Bibliographical Notes, «Renaissance Quarterly», LIII, 2000, pp. 1156-1173; J. Han-
KINS, Two Twentieth-Century Interpreters of Renaissance Humanism: Eugenio Garin and Paul
Oskar Kristeller, «Comparative Criticism», XXIII, 2001, pp. 3-19 (reprinted in Ip., Humanism
and Platonism, 2 vols, Roma 2003-04, I, Humanism, pp. 573-590) and Ib., Garin and Paul Oskar
Kristeller: Existentialism, Neo-Kantianism, and the Post-War Interpretation of Renaissance Hu-
manism, in Eugenio Garin. Dal Rinascimento all’Illuminismo, Atti del Convegno (Firenze, 6-8
marzo 2009), a cura di O. CaraNorcHI e V. LEprI, Roma 2011, pp. 481-505; C.S. CELENZA,
The Lost Italian Renaissance: Humanists, Historians, and Latin’s Legacy, Baltimore (MD) 2004,
chap. 2; W. BoutcHeRr, The Making of the Humane Philosopher: Paul Oskar Kristeller and Twenti-
eth-Century Intellectual History, in Kristeller Reconsidered. Essays on His Life and Scholarship, ed.
J. Moneasant, New York 2006, pp. 39-70, and M.L. PINE, Paul Oskar Kristeller on Renaissance
Scholasticism, ibid., pp. 213-221.

~4~



PASQUALE TERRACCIANO

LA POLITICA ALL'INFERNO:
RILEGGENDO IL SOGNO DI MACHIAVELLI

ABSTRACT. — According to a legend, Machiavelli in his deathbed recounted
a blasfemous dream, in which he saw a procession of poor and pitiful people,
who revealed themselves as the spirits of heaven, and a crowd of philosophers
and distingued figures, who are settled in hell. Machiavelli decided that was
better to remain in hell, conversing with the spiriti magni about politics, rather
to be destined for heaven. As far as we know, the story was described for the
first time by Anton Francesco Doni in 1544, interweaving dantean images, pop-
ular tales, contemporary poems, and original pages taken from Machiavelli.
Exploring the paths of this legend’s diffusion with fresh research, this paper
aims to shed new light on crucial issues and environments of early modern
antimachiavellism.

1. La presenza di Machiavelli all'inferno intento a discutere di politica,
€ un topos di lungo periodo della storia culturale europea. Del resto, pochi
filosofi sono stati cosi legati all'’Ade come il Segretario fiorentino: si pensi
solo ai suoi soprannomi diabolici, alla sua fama di miscredente, all’asse-
rita luciferinita della sua arte di governo. E storia nota come, dopo la sua
morte, di pari passo alla diffusione delle sue opere, una maschera maligna
venisse calata sul volto di Machiavelli, maestro d’astuzia e di frode, nonché
autore del prontuario di tutti i tiranni, il Principe: ben gli si addiceva dun-
que che ammannisse i suoi consigli sullo sfondo delle fiamme infernali.

Ancora nel 1864, il controverso polemista francese Maurice Joly scri-
veva un Dialogo all’Inferno tra Machiavelli e Montesquieu. Avendo come
obiettivo polemico il dispotismo di Napoleone III, Joly aveva infatti insce-
nato un sulfureo dibattito tra le ragioni della forza (impersonate da Ma-
chiavelli) e le ragioni della legge (che parlano per bocca di Montesquieu).'

pasquale.terracciano(@sns.it

1 M. Jory, Dialogue aux Enfers entre Machiavel et Montesquieu, ou La politique de Machiavel
au XIX¢ siécle, Bruxelles 1864.



Pasquale Terracciano

L’opera di Joly ebbe un discreto successo all’epoca, ma ¢ soprattutto ri-
cordata per aver costituito il nocciolo argomentativo di uno dei pit fami-
gerati bestseller degli ultimi due secoli: I protocolli dei Savi di Sion, apparsi in
Russia ad inizio Novecento, e da 1i — sfortunatamente — fortunatissimi in
edizioni e seguito.” Sebbene Joly nella sua autobiografia dichiari di esser
stato improvvisamente rapito dalla visione del dialogo infernale mentre
era al passeggio lungo la Senna, il polemista francese ¢ solo I'ultimo inter-
prete di una lunga tradizione. Cosi racconta Diderot, nella voce Machia-
vélisme dell’Encyclopédie (che costituisce la fonte pit plausibile per la remi-
niscenza di Joly): «Ses derniers discours [...] furent de la derniere impiété.
Il disoit qu’il aimoit mieux étre dans I'enfer avec Socrate, Alcibiade, César,
Pompée, et les autres grands hommes de I"antiquité, que dans le ciel avec
le fondateurs du christianisme».> Resoconti simili si possono trovare in
altri classici della storiografia filosofica come I'Historia critica philosophiae
di Brucker e in particolare nel Dictionnaire historique et critique di Pierre
Bayle.* A testimonianza della fama di irreligiosita di Machiavelli, Bayle in-
fatti ricorda I'esplicita preferenza del Fiorentino per 'inferno, riportata in
un famigerato sogno, secondo cui Machiavelli avrebbe visto una piccola
folla di macilenti mendicanti identificati come i beati del paradiso; e poi
una legione di notabili, tra cui Seneca, Plutarco, Tacito, posti tra i danna-
ti dell'inferno. Machiavelli, a quel punto, avrebbe optato per trascorrere
I'eternita che lo attendeva con il secondo gruppo. Le fonti che cita Bayle
a sostegno del suo racconto sono due. Si tratta dell’opera di un gesuita
francese, Etienne Binet, che scrive nel 1629; e di una lettera di Francois
Hotman, redatta da Basilea nel 1580. La lettera di Hotman a sua volta ri-
chiama un poco noto testo di Hieronymus Wolf, orientalista tedesco che
fu anche il responsabile della biblioteca di Hans Jakob Fugger.

Gennaro Sasso ha ricostruito con acribia e acume le diverse testimo-
nianze del «tanto celebrato sogno», rendendo possibile seguirne le tracce

2 Si guardi N. ConN, Warrant for Genocide: The Myth of the Jewish World-Conspiracy and
the Protocols of the Elders of Zion, New York 1967 (trad. it. Licenza per un genocidio, Tori-
no 1969); C.G. DE MicHELIS, Il manoscritto inesistente. I Protocolli dei savi di Sion, Venezia
2004. La dipendenza dei Protocolli dal Dialogue aux Enfers entre Machiavel et Montesquieu venne
mostrata nel 1921 dal giornalista inglese Philip Graves (The Truth about the Protocols: a Liter-
ary Forgery, «The Times», 16-18 agosto 1921).

3 Machiavelisme, in Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers,
IX, Paris 1765, p. 793.

4 P. BavLg, Machiavelli, Remarque L, in Ip., Dictionnaire historique et critique, 16 voll.,
Genéve 1969 (rist. dell’ed. Paris 1820-24), X.



Nicora PaNIcHI

«CAR, QUELQUE LANGUE QUE PARLENT MES LIVRES,
JE LEUR PARLE EN LA MIENNE».
MONTAIGNE LETTORE DI GUICCIARDINI E MACHIAVELLI

ABsTRACT. — Montaigne’s reading of Machiavelli and Guicciardini enriches
the complex political vision that he constructs during his philosophical reflec-
tion, and constitutes an importat source for its development. The value of the
comparative study of these three authors testifies to a thorough knowledge of
The Prince, the Discourses, as well as of the History of Italy and the Recollections,
together with the related interest in classical themes of Humanism: fortune,
virtue, liberality, to which the motive of cruelty must be added.

Vite parallele?

Cosa accomuna Machiavelli, Guicciardini e Montaigne, se non l'acu-
minata percezione delle antinomie drammatiche della realta politica del
tempo? E la loro ‘recezione’ in Montaigne se non la coscienza angoscian-
te della infinita tragedia della <humaine fortune» e delle guerre civili, «ce
notable spectacle de nostre mort publique» del capitolo De la Phisionomie
(I11, 12, 1046C)? !

Il terzo libro degli Essais si era aperto su un dibattito sovente fre-
quentato dagli scrittori umanistici, concernente il delicato trapporto tra
utile e onesto, tra bene pubblico e virtu privata, e sulla possibilita di rea-
lizzare una morale politica, ovvero una politica morale. Il trattato di Fe-
derico Bonaventura Della ragion di Stato e della prudenza politica,” non in-

nicola.panichi@psns.it

! Edizione di riferimento: Les Essais de Michel de Montaigne, édition conforme au texte
de I'exemplaire de Bordeaux avec les additions de I'édition posthume... et un index par
P VILLEY, reimprimée sous la direction et avec una préface de V.-L. SAULNIER, Paris 1965. 11
testo francese del contributo, in edizione ridotta, si legge in «Montaigne Studies», XXVIII,
2016, 1-2, pp. 135-150.

2 F. BONAVENTURA, Della ragion di Stato e della prudenza politica, in Urbino, appresso
Alessandro Corvini, 1623 [rist. anast. a cura di N. Panicur, Roma 2007].



Nicola Panichi

dulgente verso i presupposti morali dell’agire, manifestera ancora forte
la preoccupazione di difendere i teorici della «ragion di Stato» dall’accusa
di spargere il veleno machiavelliano e, dunque, di salvare i fondamenti
filosofici ed etico-politici di tale rapporto. Il risultato sara contrastante;
viziato, forse, da una eccessiva smania di reclamata innocenza, finira per
tar apparire dissimulata la dissimulazione stessa.

Le tesi ‘scandalose’ di Machiavelli sulla separazione radicale tra etica
e politica avevano suscitato un lungo dibattito percorrente tutto il Cin-
quecento e oltre. Ne erano seguite risposte virtuose e indignate, come
quelle di Innocent Gentillet, risposte che intendevano assumere la forma
dell’Institutio principis Christiani, a imitazione di Erasmo o di Budé. E
Montaigne? Moraliste per i primi due libri degli Essais, politique per il suo
ruolo svolto come sindaco di Bordeausx, si troverebbe a rappresentare lui
stesso una replica di Machiavelli??

La raccomandazione ormai classica degli specialisti ¢ che bisogna
distinguere I'opinione montaignana su Machiavelli da quella sui ma-
chiavellisti o i machiavellismi, per concludere, in genere, che Montaigne
giudica il machiavellismo di maniera e non Machiavelli.* Allora tutto un
déja vuz>

Il valore dello studio comparato tra Montaigne e Machiavelli si ¢ per
larga parte basato e mantenuto soprattutto sull’analisi dell'uso di un les-
sico storico e teorico comune che in un certo senso ha familiarizzato i
due autori, riconducendoli 'uno all’altro. D’altro canto, non v’é dubbio
che gli Essais testimonino di una conoscenza attenta del Principe e dei
Discorsi, e del correlato interesse su temi umanistici classici: fortuna, vir-
tu, storia, liberalita, a cui va aggiunto, come suggerisce Tétel, il motivo
della crudelta.

L’esiguita dei riferimenti diretti a Machiavelli (citato due volte negli
Essais: 11, 17, 655A, De la praesumption; 11, 34, 736A, Observations sur les
moyens de faire la guerre de Julius Caesar) non deve trarre in inganno e far
velo alla presenza pervasiva del fiorentino soprattutto nel libro terzo, in
particolare in De l'utile et de ’honneste — come in altri luoghi che avremo
modo di segnalare.

3 Cfr.].-Y. PouiLLoux, Lire les Essais de Montaigne, Paris 1969, p. 74; Ip., Montaigne. L’éveil
de la pensée, Paris 1995, p. 68.

4 Per esempio M. TETEL, Présences italiennes dans les Essais de Montaigne, Paris 1992,
p.77.

5 Per la bibliografia sul rapporto con Machiavelli rinvio a N. PanicHi, I vincoli del disin-
ganno. Per una nuova interpretazione di Montaigne, Firenze 2004, p. 113, nota 12.



GILBERTO SACERDOTI

LE DANNABILI OPINIONI DI CHRISTOPHER MARLOWE.
L’ANTICRISTIANESIMO RINASCIMENTALE
TRA GUERRE DI RELIGIONE, NUOVA FILOSOFIA E FONTI PAGANE

ABSTRACT. — In 1593, a few days before his violent death, Christopher Mar-
lowe was charged with a series of «damnable opinions». My essay is an anal-
ysis of the first five of these, that deal with biblical chronology and Moses.
They are set against the historical background of XVI™ century antichristian
thought, which included: 1) a passionate reaction against religion in the after-
math of the current wars of religion, which, in the words of a contemporary
witness, had produced «a million of libertines and Epicures»; 2) the growth of a
post-Copernican and Epicurean natural philosophy which was at odds with the
Judaeo-Christian ideas of God and creation; 3) an extensive use of pagan anti-
christian sources (mostly Celsus, Porphyry and Julian the Apostate) which had
survived as they were literally, if fragmentarily, referred to in early Christian
apologetical works that in their defense of Christianity against pagan attacks
could not but quote them.

I1 30 maggio 1593, Christopher Marlowe, il maggior drammaturgo
che I'Inghilterra avesse fin a quel punto conosciuto, venne ucciso con
una pugnalata in un occhio. Aveva 28 anni. Pochi giorni prima era stato
denunciato da Richard Baines al Privy Council per delle «dannabili opi-
nioni» che Marlowe «diffondeva in quasi ogni compagnia si trovasse, per-
suadendo gli uomini all’Ateismo, perché non voleva che avessero paura
di folletti e spauracchi».!

La morte venne archiviata come risultato di una rissa scoppiata al
momento di pagare il conto in una taverna. Se ne ricordera Shakespeare

gilbertosacerdoti@gmail.com

! La lista redatta da Baines ¢ pubblicata in M. MacLurg, Christopher Marlowe. The Cri-
tical Heritage, London 1979, pp. 36-38; J. SHIRLEY, Thomas Harriot: A Biography, Oxford 1983,
pp. 182-183; P. HoNaAN, Christopher Marlowe. Poet and Spy, Oxford 2005, pp. 374-375; C.B. Ku-
RIYAMA, Christopher Marlowe. A Renaissance Life, Ithaca-London 2002, pp. 226-228.



Gilberto Sacerdoti

in As you like it.> L'uccisore asseri di aver agito per legittima difesa, e il
Coroner accetto la sua versione.? Una versione mai messa in dubbio dai
contemporanei, ma che ha suscitato sospetti nel secolo XX.

Fin da quando studiava Divinity nel Corpus Christi College di Cam-
bridge, grazie alla Parker Scholarship per studenti poveri, Marlowe aveva
avuto a che fare col fiorente mondo dei servizi segreti elisabettiani, e
alla intelligence erano legate, oltre che Baines, le tre persone presenti alla
rissa. Dopo aver conseguito il Bachelor of Arts nel luglio del 1584, e fino
al conseguimento del Master of Arts tre anni dopo, le sue assenze dall'U-
niversita avevano suscitato voci di frequentazioni del seminario dei ge-
suiti inglesi a Reims. A Reims, coi soldi dei Guisa, capi della Santa Lega
cattolica durante le guerre di religione (e protettori di Maria Stuarda), si
organizzavano complotti per la riconquista dell'Inghilterra e la deposi-
zione di Elisabetta, che Pio V aveva dichiarato eretica e usurpatrice nel
1570. Per questi motivi la citta era anche frequentata da agenti infiltrati
e sotto copertura del governo inglese.

Poco prima della scadenza per il conseguimento del titolo di Master
of Arts, la voce che il candidato fosse un transfuga traditore giunse al
culmine. Ma il Privy Council scrisse una lettera alle autorita del Colle-
ge in cui si dichiarava che Marlowe «aveva reso un buon servizio a Sua
Maesta in materie concernenti il beneficio del suo paese», si negava che
avesse mai avuto intenzione di restare a Reims e silasciava delicatamente
nel vago il resto della questione. La lettera, firmata da Lord Burghley
(il pit influente membro del Privy Council, e principale consigliere di
Elisabetta), lascia intendere che Marlowe avesse svolto qualche tipo di
missione segreta.* Dopo la lettera il titolo venne subito rilasciato, ma
Marlowe non ne fece uso. Come il suo Dottor Faustus, sembra aver det-

2 «When a man’s verses cannot be understood, nor a man’s good wit seconded with
the forward child, understanding, it strikes a man more dead than a great reckoning in a
little room» (As you like it, 3.3.9-12); una seconda allusione a Marlowe ¢: «Dead shepherd,
now I find thy saw of might / “‘Who ever lov’d, that lov'd not at first sight?’» (ivi, 3.5.82-83),
che cita il celebre verso del poemetto ovidiano di Marlowe, Hero and Leander, da Shakespe-
are stesso imitato in Venus and Adonis. Per una contestualizzazione, D. Rices, The World of
Christopher Marlowe, London 2004, pp. 346-347: As You Like It & del 1599-1600, e nel 1599 il
vescovo di Londra fece bruciare le traduzioni marloviane delle Elegie di Ovidio di fronte alla
cattedrale di St Paul; il «reckoning» € una citazione letterale del conto della taverna menzio-
nato dal rapporto del Coroner. Cfr. MacLurg, Christopher Marlowe, cit., p. 5.

3 Ricas, The World, cit., p. 334.

4 Ivi, pp. 180-182; MacLURE, Christopher Marlowe, cit., pp. 1-2; Kurivama, Christopher
Marlowe, cit., p. 70.



RosaNnNA CAMERLINGO

MACHIAVELLI A OXFORD.
GUERRA E TEATRO DA GENTILI A SHAKESPEARE

ABsTrACT. — This article shows how the presence of the great Italian jurist
Alberico Gentili in Oxford caused harsh reactions among Puritan authorities
in the university. The controversy between Gentili and John Rainolds con-
cerning theatre actually hides a deeper contrast of opposing political views.
Gentili’s opposition to the Oxonian Puritan authorities resulted in a treatise
on war which drew mainly on Machiavelli’s thought, and, in fact, supported
Elizabeth I's foreign policy. Gentili’s ideas on the just war is also the ideolog-
ical framework of Shakespeare’s Henry V. The article reveals that a correct
reading of Machiavelli sheds light on both Gentili’s De iure belli and Shake-
speare’s Henry V.

Parola cruciale di questo mio intervento ¢ ‘teatro’. Sul teatro e sugli
attori, come vedremo, una inaudita guerra di parole impegna il giurista
italiano Alberico Gentili e il teologo John Rainolds a Oxford nei primi
anni Novanta del Cinquecento.

Quando, nel 1579, fu raggiunto insieme al padre Matteo e al fratello
Scipione dal sospetto di eresia per le sue simpatie protestanti, Alberico
Gentili fu costretto a lasciare I'Italia.! Dopo una breve sosta in Germa-
nia, approdo a Londra e introdotto dalla comunita italiana, in particolare
da Giacomo Castelvetro, insegnante d’italiano di Elisabetta, al gruppo
di cortigiani che facevano capo al conte di Leicester. Arriva a Oxford
nel 1580 accompagnato da una lettera di Leicester che lo presenta come

rosanna.camerlingo@unipg.it

! Sulle vicende turbolente che costrinsero tutta la famiglia Gentili a fuggire da San
Ginesio per sospetta eresia, vedi, tra gli altri, V. LavEN1a, Alberico Gentili: il processo, le fedi, la
guerra, in «Jus gentium ius comunicationis ius belli». Alberico Gentili e gli orizzonti della modernita,
Atti del Convegno di Macerata in occasione delle celebrazioni del quarto centenario della
morte di Alberico Gentili (1552-1608) (Macerata, 6-7 dicembre 2007), a cura di L. LACCHE,
Milano 2009, pp. 167-196.

~ 123 ~



Rosanna Camerlingo

«a stranger and learned and an exile for religion».? Benché in contatto
con il potente gruppo di Leicester e Sidney, anche Gentili, come Bru-
no, venne in conflitto con i teologi di Oxford. Non prima pero di avere
insegnato civil law in quella universita e di venire nominato professore
regio nel 1587. Era stato chiamato a dare il suo parere di giurista sul caso
Mendoza, 'ambasciatore spagnolo a Londra coinvolto nella congiura
di Throckmorton ai danni di Elisabetta. Ne risulto Il De legationibus, un
trattato in tre libri sulle ambasciate e gli ambasciatori pubblicato nel 1585
e dedicato a Philip Sidney, il destinatario ideale per ambasciatori ideali.
Qui compare per la prima volta I'opinione di Gentili su Machiavelli, non
amico dei tiranni, ma amico del popolo a cui Machiavelli, sosteneva Gen-
tili, svelava i trucchi dei tiranni. Il Machiavelli di Gentili & un Machiavelli
repubblicano, promotore di liberta e giustizia: «Democratiae laudator»,
«tyrannidis summe inimicus». Sono le stesse opinioni, riprodotte quasi
con lo stesso lessico nella introduzione anonima al Principe pubblicato
nel 1584 a Londra per opera dello stampatore John Wolfe, amico di Gen-
tili e di Bruno, e grande diffusore di testi italiani in Inghilterra.

Una opinione inedita in Inghilterra che dovette aspettare I'interpreta-
zione di James Harrington nella seconda meta del Seicento per affermarsi.?
Per un italiano emigrato non era certo prudente presentarsi come difen-
sore di Machiavelli in un paese che aveva adottato pienamente la versione
del Contre Machiavel di Innocent Gentillet sul Segretario fiorentino. Contre
Machiavel fu immediatamente tradotto come Anti-Machiavel nel 1576. E fu
questo Machiavelli che gli inglesi, e soprattutto i calvinisti, conobbero per
primo. Per Gentillet, Machiavelli era il mandante morale della strage degli
Ugonotti del 1572. La dottrina ‘tirannica’ del cattivo maestro aveva infet-
tato la buona corte francese, era divenuta il Corano di italiani pervertiti
(e cioe Caterina de’ Medici) e di cortigiani italianati che hanno insegnato
alla sana e virtuosa Francia la sodomia, la crudelta, ogni sorta di omicidi
e cosi via. Talmente tendenziosa e irreale I'interpretazione di Gentillet
che quel Machiavelli non fece fatica a uscire dal suo testo per diventare un
personaggio grottesco e di sicuro successo per le rappresentazioni teatrali
dei primi anni Novanta a Londra. Come il Machiavel del prologo di The

2 Parte della lettera ¢ consultabile in D. Panizza, Alberico Gentili giurista ideologo nell’In-
ghilterra elisabettiana, Padova 1981, p. 42.

3 Su questo punto cfr. D. PIriLLO, ‘Repubblicanesimo’ e tirannicidio: Alberico Gentili e
Giordano Bruno, in Alberico Gentili. La salvaguardia dei beni culturali nel diritto internazionale,
Atti del Convegno, dodicesima Giornata gentiliana (San Ginesio, 22-23 settembre 2006),
Milano 2008, pp. 277-303: 283.

~ 124 ~



GIANNI PAGANINI

DESCARTES, ELISABETH E CAMPANELLA.
CONNESSIONI E REAZIONI
INTORNO ALLA «TERZA NOZIONE PRIMITIVA»

ABsTRACT. — Descartes certainly read at least two of Tommaso Campanel-
la’s works: Prodromus philosophiae instaurandae and De sensu rerum; however, he
refused to read Metaphysica. It is in De sensu rerum that Campanella postulated
several more original ideas, distancing himself from Telesio. There were two
ideas in particular that could have attracted Descartes” attention: a) all knowl-
edge is not only passio, but above all perceptio passionis; b) intuition of the self
is primary, accompanying all knowledge, from sensation to the intellect and
precedes external experience. On the basis of these two ideas some historians
(from Léon Blanchet to Stephan Otto) have considered Campanella a forerun-
ner or an ispiration for Descartes. This is an uncorrect conclusion. On the oth-
er hand, both Blanchet and Otto overlooked another significant circumstance.
Alongside dualism, and after Meditationes, Descartes identified, in an important
letter to Elisabeth, a «third fundamental notion», i. e. «the union of the soul
and the body», which is the object of experience and sensation, not of pure
intellect. It is possible that this «third notion» led Descartes back to his former
readings of De sensu rerum, wherein sensation is an original property that unites
mind and body and is still accompanied by self-awareness.

1. Il «mito di Descartes» e 'unione di mente e corpo

Sin dal celebre ghost in the machine di Gilbert Ryle, nella filosofia ana-
litica contemporanea hanno sempre circolato immagini caricaturali di
Descartes. In particolare il dualismo mind-body, con la netta contrap-
posizione di due sostanze totalmente differenti, ha rappresentato uno
dei capi di imputazione principali a carico di Descartes. L'accusa di so-
stenere una forma di dualismo astratta e incompatibile con i dati reali
della psicologia umana ¢ diventata, se possibile, ancora piu forte, nella

gianenrico.paganini(@uniupo.it

~ 139 ~



Gianni Paganini

filosofia post-neopositivistica e, infine, si ¢ aggravata con la svolta co-
gnitivistica dovuta all'irruzione delle neuroscienze nella filosofia della
mente. In fondo, Gilbert Ryle si era limitato a criticare (in quello che
chiamava «l mito di Descartes») la presenza di un «errore categoriale»,
di tipo logico-linguistico, per cui « fatti della vita mentale» verrebbero
ascritti a una categoria o tipo «diverso da quello cui essi appartengono»;
sarebbero cioé tradotti in «cose» o «sostanze» simili ad altre, benché di-
verse per la loro natura.! In tempi piu recenti, il “processo’ al dualismo
cartesiano si ¢ fatto ancora piu stringente ed ¢ uscito dai confini dell’ana-
lisi linguistica. Hilary Putnam ha imputato a Descartes di presentare una
disembodied mind spinto sino ai limiti di un vero e proprio methodological
solipsism. In questa prospettiva sembra non esserci via d’uscita dai con-
fini del self, poiché — scrive Putnam interpretando Descartes — «<nessuno
stato psicologico presuppone I'esistenza di alcun individuo diverso dal
soggetto a cui quello stato ¢ attribuito». Di li, tale assunzione «abbastan-
za esplicita in Descartes» si sarebbe infine propagata a «quasi tutta la
psicologia filosofica tradizionale», inficiandola nei suoi stessi fondamen-
ti.> Pur muovendo da un punto di vista parzialmente diverso, quello di
Wittgenstein e del neopragmatismo, Richard Rorty non ¢ stato meno
severo con il dualismo cartesiano. Benché ne riconoscesse la diversita
rispetto al «dualismo» delle discussioni contemporanee (diversita dovuta
alla peculiarita della nozione cartesiana di sostanza che oggi nessuno
piu sottoscriverebbe), Rorty ha individuato nel mind di Descartes tutti i
requisiti (accesso privilegiato, esistenza separata, non spazialita, univer-
salita, intenzionalita ecc.) che ne fanno «un’arena interiore» di pensieri
radicalmente separati da ogni possibile sostrato materiale, incluso il cor-
po proprio. Di qui il ritorno, su altre basi, all’accusa di promuovere una
concezione della mente radicalmente disembodied.? Questa caratterizza-
zione ¢ divenuta un motivo ricorrente nella psicologia contemporanea
che proprio percio ha contrastato il «modello» cartesiano individuando
in esso la responsabilita di promuovere un approccio alla mente radical-
mente «disincarnato».*

U G. RyLE, The Concept of Mind, London 1949, cap. I, §§ 2-3 (trad. it. Roma-Bari 1982,
pp. 5-16).

2 H. PurNaM, The Meaning of Meaning [1975], in Ip., Philosophical Papers, 2 voll., Cam-
bridge 1975, II, Mind, Language and Reality, pp. 215-271: 220.

3 R. Rorty, Philosophy and the Mirror of Nature, Princeton (N]) 1979, cap. I, § 2-6 (trad.
it. Milano 1986, pp. 31-53).

4 Siveda ad es. G. LAKOFF — M. JoHNSON, Philosophy in the Flesh. The Embodied Mind and

~ 140 ~



ILARIA MORRESI

UNA VISITA ALLA BIBLIOTECA DI MARIN SANUDO

AssTrACT. — This essay analyses a Latin poem in elegiac couplets written
by Federico da Porto, describing his visit to Marin Sanudo’s house in Venice.
The poem gives us relevant information about the quality and size of Sanu-
do’s collection of paintings and books; amongst other items, it mentions a rare
manuscript of an unpublished work by Dante, which deals with «insanos Vene-
ris [...] amores» and has been regarded by scholars as a possible witness of the
Fiore, with remarkable consequences on the attribution and the tradition of
this work. The verse by da Porto quotes Ovid’'s Ars amatoria, and might be
interpreted with reference to the Latin literary tradition: this way, it is pos-
sible to read v. 207 as an allusion to Dante’s Rime or, better, Vita nova, whose
circulation in northern Italy at the beginning of the XVI™ century appears less
problematic.

In un poemetto latino in distici elegiaci conservato nel ms. Venezia, Biblio-
teca Nazionale Marciana lat. cl. XII 211 (= 4179), ff. 1r-6v, il politico vicentino
Federico da Porto descrive minutamente la visita da lui compiuta alla ricchissi-
ma collezione di Marin Sanudo il giovane.! Nei 282 versi del componimento,

ilaria.morresi(@sns.it

* Il presente contributo ¢ nato nell’ambito del seminario di Filologia italiana della Scuo-
la Normale Superiore nell’a.a. 2015/2016, dedicato alla questione attributiva del Fiore e del
Detto d’Amore. Desidero ringraziare il prof. Claudio Ciociola per la grande disponibilita nel
seguire e migliorare il lavoro; la mia gratitudine va inoltre al prof. Luciano Formisano, che
mi ha suggerito questo tema di ricerca e mi ha dato utili elementi di riflessione. Per spunti
e suggerimenti sono infine debitrice al prof. Luca D’Onghia e a tutti i partecipanti al semi-
nario, nonché al costante e fruttuoso dialogo con la dott.ssa Anna Zago e il dott. Edoardo
Galfré.

! Di Federico da Porto di Giovanni, membro dell'illustre famiglia vicentina sosteni-
trice di Venezia, non si conoscono altri testi all'infuori di questo. Come emerge dal carme,
probabilmente da Porto entro in contatto con Marin Sanudo negli anni 1501-1502, men-
tre questi ricopriva la carica di Camerlengo di Verona, ed ¢ spesso nominato nei Diarii
(cfr. M. Sanupo, I Diarii (MCCCXCVI-MDXXXIII) dall’autografo Marciano ital. cl. VII codd.
CDXIX-CDLXXVII, pubblicati per cura di R. FuLIN, F. Sterani, N. Barozzi, G. BERCHET e
M. ALLEGRI, 58 voll., Venezia 1879-1902 [ma: 1903] [rist. anast. Bologna 1969-70], XIV, col.

~ 167 ~



Ilaria Morresi

formulati in un latino umanistico non sempre impeccabile ma ricco di citazioni
classiche variamente rimodellate, il lettore puo seguire il percorso dei visitatori
dallingresso nella dimora di Sanudo alla ricchissima biblioteca del piano terra,
per continuare con I'eclettica collezione di oggetti esotici conservata nel porte-
go, la quadreria e infine la camera da letto e la cappella.

Il poemetto ¢ stato portato all’attenzione della critica tra la fine dell’Otto-
cento e 'inizio del Novecento, quando prima Rinaldo Fulin e poi Guglielmo
Berchet ne hanno citato alcuni passi per illustrare la ricchezza e I'importanza
della collezione sanudiana.? In seguito, dopo piu di ottant’anni di silenzio, il
componimento ¢ stato ‘riscoperto’ grazie a Gianfranco Contini: in una nota
all'introduzione dell’edizione del Fiore del 1984, lo studioso suggeriva infatti
(su segnalazione dello storico dell’arte Peter Meller) la possibilita di identificare
proprio con un testimone del Fiore il manoscritto dantesco di argomento ero-
tico citato dal da Porto ai vv. 205-210 del carme; in questo modo, il poemetto
acquisiva nuova importanza in quanto possibile prova di rilievo per I'attribuzio-
ne del Fiore a Dante e per la sua circolazione in area italiana all'inizio del XVI
secolo.? Nei decenni successivi, dopo alcuni interventi di discussione della nota
continiana, i principali contributi sul testo sono stati quelli di Angela Caracciolo
Arico, che ne ha curato edizione e commento e ha formulato precise ipotesi di
datazione e identificazione dei personaggi coinvolti.*

Ci proponiamo in questa sede di ripercorrere i principali elementi di in-
teresse presentati dal carme: dopo una sommaria descrizione del codice, ci
concentreremo sul confronto tra il poemetto e le altre testimonianze a noi

493; XXII, coll. 514, 529 e 678; XXVII, coll. 132, 152 e 202 e XXXII, col. 19). Del da Porto ci
¢ ben attestata la carriera politica e giuridica: conseguita la laurea in utroque iure il 23 agosto
1502, nel medesimo anno fu iscritto nel Collegio dei giudici e divenne docente all'Universita
di Padova; il 17 ottobre 1509 partecipo al corteo dell'imperatore Massimiliano in occasione
del suo ingresso solenne a Vicenza e pitl tardi, nel 1521, venne nominato cavaliere dal Doge
come ricompensa per la sua fedelta verso la Serenissima; 1'ultima attestazione della sua pre-
senza a Venezia, come oratore vicentino, si colloca il 9 settembre 1522. Su da Porto, cfr. A.
BELLONI, Professori giuristi a Padova nel secolo XV, Frankfurt a.M. 1986, p. 336; E. MENEGAZZO,
Colonna, Folengo, Ruzante e Cornaro. Richerche, testi e documenti, a cura di A. Canova, Padova
2001, p. 388, nota 56; A. CarRAcCIOLO ARICO, Inattesi incontri di una visita alla biblioteca di Ma-
rin Sanudo il Giovane, in Humanistica Marciana. Saggi offerti a Marino Zorzi, a cura di S. PELUSI
e A. ScarseLLA, Milano 2008, pp. 79-91: 81, nota 8 ed Eap,, Il terzo visitatore nella biblioteca
di Marin Sanudo il Giovane e nelle sue camere, «Studi veneziani», n.s., LXII, 2011, pp. 375-418:
375-376, nota 2.

2 Cfr. rispettivamente R. FULIN, Diari e diaristi veneziani. Studii, Venezia 1881, pp. XIX-XX
e G. BERCHET, Prefazione a SANUDO, I Diarii, cit., I, pp. 56-57.

3 Cfr. G. ConTing, Introduzione a Il Fiore e il Detto d’Amore attribuibili a Dante Alighieri,
a cura di G. ConTin, Milano 1984, pp. c1x-cx, nota 2. Per i principali interventi in relazione
alla nota di Contini vd. infra.

4 Cfr. Caraccioro ARrIcO, Inattesi incontri, cit., ed Eap., Il terzo visitatore, cit. (qui I'edi-
zione del testo, alle pp. 397-418).

~ 168 ~



ANNARITA ANGELINI

POLIZIANO NELL'UMANESIMO FRANCESE

ABsTRACT. — The writings and personality of Poliziano impacted French
culture of the mid-16™ century. The development of Poliziano’s teachings is
realized by a cultural context intended to claim, within a few decades, a lead-
ing role in the European cultural renewal. Still in phases of its construction it
investigates and recognizes, in the Italian Renaissance, inspiring motives and
authoritative support.

The intellectuals trained at Jacques Lefévre d’Etaples, the Collége Le-
moine, introduced Poliziano’s thought within French culture of the early 16"
century. However, it will be the following generation of humanists to suffer its
influence. They represent a composite group, which brings together the follow-
ers of Pierre de la Ramée, jurists, poets, members of the literary academies,
grammarians, dialecticians and physicians linked to the Lullist magisterium of
Bernardo de Lavinheta. The interest of the French humanism, characterized
by a strong encyclopedic purpose, will be captured mainly by three Praelectiones
and, above all, by the Panepistemon.

L’ombra di Angelo Ambrogini detto il Poliziano incombe su quella porzio-
ne della cultura francese che si afferma tra la fine del regno di Luigi XII e la
reggenza di Caterina de’ Medici. Una cultura riformatrice in pit sensi, che di
li a qualche decennio avrebbe rivendicato il proprio ruolo egemone nel rinno-
vamento culturale europeo dell’Age classique, ma che, ancora nelle fasi del suo
costituirsi (gli anni centrali del XVI secolo), cerca e riconosce, nel rinnovamento
italiano tra Quattro e Cinquecento, motivi ispiratori e un sostegno autoritativo.

Ad animarla ¢ il gruppo di intellettuali che si forma alla scuola di Jacques
Lefévre d’Etaples, al College Lemoine — da Charles de Bovelles a Guillaume
Budé -, insieme alla generazione successiva di umanisti, che avra nel Collége
Royal e nella riforma di Pierre de la Ramée i propri centri d’aggregazione, ai
cenacoli letterari ed editoriali riuniti intorno ai poeti della Pléiade, ai circoli
lionesi o all’Accademia di Baif, ai grammatici che affrontano il dibattito sull’or-
tografia francese — Jacques Dubois, Robert et Henri Estienne, Louis Meigret —,

annarita.angelini@unibo.it

~ 213 ~



Annarita Angelini

a filosofi, dialettici, teologi, medici legati al magistero ‘lullista’ di Bernardo de
Lavinheta.

Un gruppo, indubbiamente eterogeneo, che condivide I'esigenza di una
riforma complessiva del sapere ancorata alla doppia valenza — teorica e appli-
cativa — di ogni disciplina, capace di rispondere alla domanda culturale di una
élite borghese interessata a spendere la scientia nell’esercizio del proprio saper
fare. Una renaissance che reclama un sapere unitario o per lo meno unificabile,
non solo per squisite convinzioni filosofiche e antropologiche, ma anche per
un’esigenza, economica, di facile e rapida memorizzazione di precetti, regole,
argomentazioni, suscettibili di usus.

Di fronte a questa domanda ¢ Poliziano, forse piu dei platonici fiorentini
e pit dei commentatori delle universita di Padova, Bologna e Pavia, a offri-
re una proposta efficace: un sapere sofisticato eppure saldamente ancorato al
concreto, capace di proporre una formula culturale unitaria fondata sulle pre-
rogative — razionali e sermocinali — della natura umana, e in grado di saldare
la richiesta di una regola costante e inderogabile, peculiare del metodo dimo-
strativo matematico, a una filosofia che sostiene il proprio rinnovamento sulla
potenza, storica, umana, umanistica, del linguaggio. Un umanesimo della parola,
si potrebbe dire riprendendo Vittore Branca,! ma anche e al tempo stesso un
umanesimo della ragione; un umanesimo che ricolloca il ‘sacro animale-uomo’
de fastigio in planum, allontanandolo delle immote distanze dell’eterno, per in-
trodurlo nei ritmi del vivere civile e del discursus.?

E il Poliziano dei Miscellanea e delle Praelectiones, sul quale hanno insistito
Eugenio Garin, e Cesare Vasoli, a offrire ai riformatori francesi un’ars dialectica
che lascia i criteri dell’apodittica per ricalcare I'incedere dianoetico della dimo-
strazione matematica, e che si esprime attraverso un’orazione, un verso, un
linguaggio, il quale, mentre si propone come strumento essenziale e mondano
di comunicazione, si impone come 'organo elettivo del pensiero.

La sodalitas di eloquenza, dialettica e dimostrazione matematica ¢ la via
privilegiata di un rinnovamento che dallo Studio fiorentino degli anni Novanta
del Quattrocento raggiunge la cultura parigina del secondo Cinquecento.

Nella Actio secunda pro regia mathematicae professionis cathedra, pronunciata
di fronte al Parlamento di Parigi nel marzo 1566, Pierre de la Ramée invitava a
uscire dalla Sorbona e a sperimentare la ratio e I'utilitas del sapere matematico
non nelle aule universitarie, né tra le pagine dei trattati, ma in mezzo a chila
disciplina professa «cum usu et utilitate».?

1 V. BRaNca, Poliziano e 'umanesimo della parola, Torino 1983.

2 Cosi Poliziano nella Praelectio de dialectica polemizza contro I'umanesimo speculativo
di Ficino e dei metafisici; cfr. A. PoLrTiaNus, Omnia opera... et alia queedam lectu digna, quorum
nomina in sequenti indice uidere licet, Venetiis, Aldus, 1498, bbir.

3 P. Ramus, Actio secunda pro regia mathematicae professionis cathedra, in Erusp. Actiones

~ 214 ~



MaRriaLUIsSA BALDI

CARDANO VESTITO ALLA FRANCESE:
DAL PROXENETA A LA SCIENCE DU MONDE

ABsTRACT. — The Science du monde (first edition, Paris, 1645) is known as the
mid-16™ century French translation of Girolamo Cardano’s Proxeneta, the work
edited posthumously in Latin (first edition, Lyon, 1627) concerning civil life,
from a theorical and practical perspective. The Science du monde is not exactly a
translation, but rather a paraphrase of the Latin text: it alters both the formal
structure of the 1627 work, and its content. Leaving in the background the
cultural context and other French readings of Cardano, the essay compares the
Latin text with the French text, thus showing similarities and differences with
special reference to the method underlying the two works, the nature and role
of the proxeneta. Consistent with Cardano’s autobiographycal point of view,
the Proxeneta is a handbook for the social survival of the individual, to maintain
and increase his «potestas». The Science du monde is a handbook of codes of
conduct for the honnéte homme. It aims at being a science of opinion and per-
suasion, searching for objectivity in the domain of subjectivity.

Il mio oggetto ¢ il confronto tra il testo latino del Proxeneta di Cardano
secondo la prima edizione postuma del 1627 e la traduzione francese di meta
Seicento; lascio in secondo piano il contesto e altre letture francesi di Cardano,
che avrebbero moltiplicato i termini di riferimento.

marialuisa.baldi@unimi.it

1 G. CaARDANO, Proxeneta, seu De prudentia civili liber; recens in lucem protractus vel e tene-
bris erutus, Lugduni Batavorum, ex Officina Elzeviriana, 1627. Le citazioni sono tratte da
questa edizione (P); di seguito ¢ riportata la corrispondenza nell’edizione complessiva delle
opere: Opera omnia... in decem tomos digesta, cura CaroLI SponI, 10 voll., Lugduni Batavo-
rum, Sumptibus Ioannis Antonii Huguetan & Marci Antonii Ravaud, 1663; rist. anast. Stutt-
gart-Bad Cannstatt 1966 (OO). Il Proxeneta ¢ riprodotto alle pp. 355-474 del volume I. I testo
¢ stato reso disponibile in traduzione italiana: G. CaRDANO, Il prosseneta ovvero della prudenza
politica, trad. it. di P. C1GADA, note di L. GUERRINT, introduzione di A. GRAFTON, Milano 2001.

~ 231 ~



Marialuisa Baldi

Cardano tradotto e traslato

L’espressione «habillé a la Francaise» ¢ di Augustin Choppin,? autore della
traduzione francese del Proxeneta, che esce a meta Seicento con il titolo La scien-
ce du monde ou la sagesse civile de Cardan: «j’ai crit que 'habillant a la Francoise, je
devois luy donner les ornemens qui son a nostre mode».?

Basta aprire la Science du monde per rendersi conto che I'operazione non
¢ superficiale né di facciata. Alle prime pagine il lettore ha un senso di spae-
samento che puo trovare soddisfazione solo parziale nelle parole di Choppin:
una traduzione letterale di un testo in latino sarebbe pressoché inutile, posta la
chiarezza della lingua che esplicita i concetti e non li nasconde.* Se si va avanti
a leggere, I'impressione si rafforza: Cardano c’¢ e non c’¢; talora le sue parole
sono riprodotte con un calco preciso ma pare che ne vada smarrito il senso,
talora si ritrova il senso ma non si riescono a individuare le sue parole. Alla fine
ci si rende conto di essere davanti a un prodotto particolare, a meta tra una tra-
duzione, una parafrasi e un commento. Gli interventi del traduttore sono mas-
sivi nel contenuto e nella struttura formale del testo. Nel contenuto: Choppin
opera slittamenti di significato, variazioni di parole, omissioni e aggiunte, usa il
pronome di prima persona talvolta per introdurre i suoi interventi, talvolta per
tradurre quelli, ugualmente in prima persona, di Cardano. Nella struttura for-
male: divide in libri un testo originariamente unico, cambia il titolo dell’opera,
costruisce prefazioni che non c’erano e altera le conclusioni, accorpa, sposta,
lima, elimina parti di testo. Il tutto con un obiettivo preciso: non si tratta solo di
un aggiustamento parziale, per eliminare quanto non sembra «compatir avec
nos moeurs toutes genereuses»; 'operazione ha un rilievo culturale piti ampio,

2 Augustin Choppin (1574-?), signore di Arnouville, avvocato del Parlamento, espo-
nente di una distinta famiglia di nobilta di roba e di spada originaria dell’Anjou. Il padre
René (1537-1606), signore di Chatou vicino a La Fleche, era noto per le sue vaste conoscen-
ze giuridiche. Fu amico di Etienne Pasquier e autore di apprezzati Trois livres du domaine
de la Couronne de France, Paris 1603; fu fatto nobile da Enrico III nel 1578; alla fine dei suoi
giorni si fece ligueur. La madre Marie Baron era figlia di un procuratore del parlamento (No-
tices historiques généalogiques et héraldiques sur la famille Hénin de Cuvillers et sur les différentes
maisons qui y sont mentionnées, Paris 1789, pp. 137-139).

3 G. CARDANO, La science du monde ou la sagesse civile de Cardan, a Paris, chez Toussaint
Quinet, 1645, V, p. 439. Salvo diversa indicazione, tutti i riferimenti al testo e le citazioni
sono relativi alla seconda edizione: La science du monde ou La sagesse civile de Cardan. Seconde
edition. Divisée par chapitres, 4 Paris, chez la Veuve Toussaint Quinet, 1652 (SdM); «Préface au
lecteur», p. 45; «Conclusiony, p. 467.

4 «Ces traductions si forcées, qu'on apelle literales, ne sont bonnes qu’aux livres qui
contiennent des misteres de religion, ou de politique, et qui sont composez d'une langue
dont les termes sont si équivoques qu’autant de fois que I'on lit, on y trouve un sens diffe-
rent, et diverses applications. La Latine n’est pas de ce genre, ses expressions font un rencon-
tre assez heureux avec la Francoise» (SdM, «Préface au lecteur», p. 45).

~ 232 ~



MaRriA ELENA SEVERINI

I RICORDI IN FRANCIA: LA PRIMA FORTUNA
DELLE MASSIME POLITICHE DI FRANCESCO GUICCIARDINI

AsstrACT — In 1576, Antoine de Laval published in Paris his French trans-
lation of Francesco Guicciardini’s Ricordi, in which a precise political strategy
could be discerned. During the crisis of sovereignty, Laval offered the court a
collection of precepts conceived to furnish universal models adaptable to vari-
ous different occasions of political praxis. Indeed, his edition supplemented the
original text with an anthology of aphorisms, a section of 42 articles inspired
by classic and modern historiography, that introduce the reader into the parlia-
mentary affairs of the French court. Lavals translation met the demand — very
much alive in late-sixteenth-century France — for a kind of manual for the train-
ing of the sovereign, as a crucial element in defending the unity and stability
of the monarchy.

Il primo nucleo delle massime politiche di Francesco Guicciardini note con
il nome di Ricordi fu composto dopo il suo soggiorno come legato in Spagna,
nel 1512, alla corte di Ferdinando il Cattolico. La raccolta fu rimaneggiata ed
arricchita in un secondo momento, negli anni precedenti il 1525, quando lo
storico governa le terre di Romagna a servizio di papa Clemente VII, adoperan-
dosi per la costituzione della lega di Cognac, ultimo tentativo di porre un freno
all’espansione di Carlo V nella Penisola. Nel pieno di un’intensa attivita diplo-
matica, le gravi vicende che Guicciardini si trova a fronteggiare alimentano
le riflessioni che confluiscono nei suoi aforismi politici. Questa redazione del
testo, nota ai filologi come versione A, ¢ quella a cui attingono le prime stampe
cinquecentesche.! Le edizioni moderne che leggiamo oggi, invece, si basano

papior@yahoo.it

1 Sulla storia editoriale del testo dei Ricordi cfr. E. LUGNANI SCARANO, Le redazioni dei
Ricordi e la storia del pensiero guicciardiniano dal 1512 al 1530, «Giornale storico della lettera-
tura italiana», CXLVII, 1970, pp. 183-259; G. TaANTURLI, Quante sono le redazioni dei Ricordi di
Francesco Guicciardini?, «Studi di filologia italiana», LXI, 1998, pp. 229-271; E. PASQUINI, L'ul-
tima ‘redazione’ dei Ricordi, in Bologha nell’eta di Carlo V e Guicciardini, a cura di E. PASQUINI
e P Propr, Bologna 2002, pp. 241-249.

~ 253 ~



Maria Elena Severini

su una terza versione, autografa, composta piu tardi, nel 1530, ma edita solo
nell’Ottocento: questa redazione, chiamata C, presenta un testo meno politico
e pill intimista, molto diverso da quello letto alla fine del XVI secolo.? E, invece,
la versione A quella che trasmette gli avvertimenti politici ai contemporanei del
fiorentino: essa circola in numerose e diverse edizioni a stampa, pubblicate sia
in Italia che in molti altri paesi d’Europa.

Il primo allestimento che offre i Ricordi ai lettori ¢, infatti, quello dell’e-
sule fiorentino Jacopo Corbinelli® che li pubblica, nel 1576, a Parigi, presso lo
stampatore Frédéric Morel.* Corbinelli, per primo, manipola il materiale a sua
disposizione, ordina le sentenze, opera alcune censure e, nella sezione Annota-
tioni che aggiunge al testo, seleziona e riferisce numerose fonti classiche.” Negli
anni che seguono in molti lavorano sugli avvertimenti politici, traducendoli,
rimaneggiandoli, fornendone versioni diverse.® Tra le principali edizioni della
redazione A, due, in particolare, entrambe realizzate a Venezia qualche anno
dopo, meritano di essere segnalate: quella del domenicano Fra Sisto e quella del
poligrafo Francesco Sansovino, che godranno di un’ampia circolazione e faran-
no da base ad ulteriori allestimenti.” La princeps del 76 resta, tuttavia, esempla-

2 F GUICCIARDINI, Ricordi politici e civili, in Ip., Opere inedite, illustrate da G. CANESTRINI
e pubblicate per cura dei conti P. e L. Guicciarpini, 8 voll., Firenze 1857-66, I, pp. 83 sgg.
Sulle prime edizioni ottocentesche dei Ricordi cfr. M.E. SEVERINI, I «magnanimi consigli»: le
prime edizioni ottocentesche dei Ricordi di Francesco Guicciardini, «Italian Studies», LXX, 2015,
2, pp. 191-210.

3 L'esule fiorentino ricava il testo da una copia trasmessagli nel 1574 dall’amico Piero
del Bene, che I'aveva avuta dal cardinale Orsini, cui, a sua volta, era pervenuta probabilmen-
te da un nipote dell’autore, Piero Guicciardini. Per queste notizie cfr. il manoscritto T. 167
della Biblioteca Ambrosiana, c. 297: «Il nostro abate tornd e portommi glavertimenti aurei
del Guicchardino», cfr. V. Luciant, Francesco Guicciardini e la fortuna dell’opera sua, Firenze
1949, cap. X, pp. 311 sgg. Su Corbinelli cfr. R. CALDERINI DE MARCHI, Jacopo Cotbinelli et
les érudits francais d’apreés la correspondance inédite Corbinelli-Pinelli (1566-1587), Milano 1914;
J.E Dusost, La France italienne XVI*-XVII siécles, Paris 1997, «Constitution de la France ita-
lienne», pp. 128-140.

4 F. GUICCIARDINI, Piu consigli et auuertimenti di messer Francesco Guicciardini gentilhuomo
fiorentino in materia di republica et di privata, Stampato in Parigi da Federigo Morello, regio
stampatore, 1576. Per I'edizione anastatica cfr. Ip., Piu consigli et avvertimenti — Plusieurs advis
et conseils, a cura di V. LEpr1 e M.E. SEVERINI, Roma 2005.

5 Per una disamina del lavoro di Corbinelli sul testo cfr. V. LEprt — M.E. SEVERINI, Ja-
copo Corbinelli editore politico, in EAED., Viaggio e metamorfosi di un testo. I Ricordi di Francesco
Guicciardini tra XVI e XVII secolo, Geneve 2011, pp. 37-68.

6 Sulla prima fortuna europea del testo vedi Luciani, Francesco Guicciardini e la fortuna
dell’opera sua, cit.; LEPRI — SEVERINI, Viaggio e metamorfosi di un testo, cit.

7 Considerationi civili, sopra Uhistorie di m. Francesco Guicciardini e d’altri historici / tratta-
te per modo di discorso da m. Remigio Fiorentino. Doue si contengono precetti, e regole per principi,
per rep., per capitani, per ambasciatori, e per ministri di principi, e s’hanno molti auuedimenti del
uiuer ciuile, con Uessempio de’ maggior principi e rep. di Christianitd: con alcune lettere familiari
dell’istesso sopra varie materie scritte a diuersi gentil’huomini: e CXLV aduertimenti di m. Francesco

~ 254 ~



VALENTINA LEPRI

PER LA RICEZIONE DI MACHIAVELLI E DI GUICCIARDINI
NELLA CULTURA DIPLOMATICA DELLA POLONIA
CINQUE-SEICENTESCA

Asstracr. — This article explores the circulation of certain Italian political
and historical works in the Polish diplomatic milieu between the 16" and 17
centuries. Attention is focused on the production of two of the most influential
diplomats of that time, the Jesuit Krzysztof Warszewicki and the nobleman
Andrzej Maksymilian Fredro. The article reveals that, despite having differ-
ent educational backgrounds and opposing political objectives, both used the
Italian sources in a similar way. Pondering the management of foreign policy,
both Warszewicki and Fredro turned their attention to the thought of Ital-
ian writers. The diplomats read the works of authors such as Machiavelli and
Guicciardini in order to better analyse their own State, under constant threat
by its enemies. This aspect of the influence of Italian culture in Early Modern
Europe is still little-known, thus calling for further investigation.

«La terra ¢ fredda et ghiacciolosa, et pero produce poco vino et poco olio;
ma per lo contrario fa molto grano e molti altri legumi. Abbonda di bestiami, di
carne, di mele, di latte, di burro, di cera, di pesci e di frutti d’ogni sorta».! Con

vlepri@jifispan.waw.pl

1 Del gouerno de i regni et delle republiche cosi antiche come moderne libri XVIII. Ne quali si
contengono, i magistrati, gli offici, &~ gli ordini proprij che s’osseruano ne predetti principati. Doue
si ha cognitione di molte historie particolari, utili & necessarie al uiuer ciuile, 1561, appresso
Francesco Sansovino, c. 77 (ovviamente nella citazione «pero» ¢ da intendersi ‘percio’). Su
questo straordinario autore ed editore si veda Delle inscrizioni veneziane raccolte ed illustrate
da EMMANUELE ANTONIO CICOGNA4, 6 voll., Venezia 1824-53, IV, 1834, pp. 31-89; Ip., Memoria
intorno la vita e gli scritti di Messer Lodovico Dolce, <Memorie del R. Istituto Veneto di Scienze,
Lettere ed Arti», XI, 1863, pp. 359-429; D. voN HADELN, Sansovinos Venetia als Quelle fiir die
Geschichte der venezianischen Malerei, Jahrbuch der PreuBischen Kunstsammlungen», XXXI,
1910, pp. 149-158; G. PusiNicH, Un poligrafo veneziano del Cinquecento: Francesco Sansovino,
«Pagine istriane», VIII, 1911, pp. 1-18, 121-130, 145-151; P.F. GRENDLER, Francesco Sansovino
and Italian Popular History, 1560-1600, «Studies in the Renaissance», XVI, 1969, pp. 139-180.
Lo studio piu esaustivo resta comunque quello E. BoNORa, Ricerche su Francesco Sansovino
imprenditore librario e letterato, Venezia 1994.

~ 283 ~



Valentina Lepri

queste parole Francesco Sansovino (1521-1586) presenta la Polonia nel Del gover-
no et amministratione di diversi regni et repubbliche, volume che stampa nella propria
officina tipografica agli esordi della sua attivita come editore, nel 1561. Tale de-
scrizione non costituisce una novita o un’eccezione nel panorama della letteratu-
ra di ispirazione geografica e antropologica del tempo poiché la Confederazione
lituano-polacca ¢ una realta che attrae I'intellighenzia europea per diversi motivi
che vanno dall’ordinamento politico, alle risorse economiche, fino a toccare i
costumi e la condotta in materia religiosa. Per rimanere in Italia ne scrivono con
ammirazione Antonio Possevino, che trasforma il Paese in un avamposto stra-
tegico per osservare tutto 'Est Europa; Giovan Battista Ramusio che la descrive
con cura nel fortunato Delle navigazioni et viaggi (1550-1559); % mentre Giovanni
Botero dedica importanti riflessioni al suo indirizzo parlamentarista.’

A colpire i contemporanei sono in particolare la tolleranza religiosa che ne
fa «una terra senza roghi», secondo la nota definizione di Janusz Tazbir,* come
pure I'organizzazione statale, dal momento che la Polonia del Cinquecento ¢
lo Stato europeo pit esteso ad avere adottato un governo di tipo misto in cui al
concetto di gerarchia si affianca quello di rappresentanza. Per quanto riguarda
I'apertura a culti diversi il regno ha gia alle spalle una lunga storia nella quale i
vari gruppi etnici e religiosi convivono fin dai tempi di Casimiro il Grande (al
trono dal 1333 al 1370): la garanzia dell’autorita centrale si consolida anche da
un punto di vista costituzionale in occasione della Konfederacja Warszawska
del 1573 che crea una situazione senza confronto in Europa. L'ordinamento
dello Stato, invece, che prevede la partecipazione attiva di altri soggetti poli-
tici oltre al sovrano, passa attraverso diverse trasformazioni e viene fissato in
modo defintivo solo alla morte dell'ultimo rappresentante della dinastia Jagel-
lone, Sigismondo Augusto, nel 1572. In quell’anno la monarchia diventa di tipo
elettivo e il potere del re viene ulteriormente limitato dai cosiddetti articoli
enriciani, intitolati al Valois che conserva la corona solo per pochi mesi, prima
di ritornare precipitosamente a Parigi dove lo attende un trono per lui piti am-
bito. Malgrado la repentina perdita del sovrano gli articoli restano in vigore e
obbligano quanti si succedono al francese alla convocazione periodica dell’as-
semblea nobiliare, la Sejm, che decide su questioni importanti per il Paese come
I'economia e la politica estera.’

2 Ramusio attinge le informazioni sulla Polonia dalle opere di Maciej Miechowita. Per
le corrispondenze fra questi due autori rimando ai brillanti studi condotti da Katharina Pie-
chocki all'interno di un progetto attualmente in corso e dal titolo Cartographic Humanism:
Defining Early Modern Europe, 1400-1550.

3 Botero ne scrive nella quinta parte delle Relazioni universali.

4 J. TazBIRr, A State without Stakes. Polish Religious Toleration in the Sixteenth and Seven-
teenth Centuries, Warszawa 1973 (ed. or. Panstwo bez stosow. Szkice z dziejow tolerancji w Polsce
w XVIi XVII w., Warszawa 1967).

5 Per un generale orientamento sul sistema parlamentare polacco tra XVI e XVII se-

~ 284 ~



MaRrRco MATTEOLI

GIORDANO BRUNO A PRAGA
TRA LULLISMO, MATEMATICA E FILOSOFIA

ABSTRACT. — In 1588, from early spring to autumn, Giordano Bruno spent
six months in Prague, living at the Spanish embassy. Here he attended at the
edition of two works: De specierum scrutinio, a lullian text composed of De lam-
pade combinatoria Lulliana and De compendiosa architectura, and Articuli centum et
sexaginta adversus mathematicos. If the first recalled the two lullian works pub-
lished by Bruno in Paris and Wittenberg, the second offered a new geomet-
rical model, founded on minimum, a new conceptual object under which he
brought together unity, atom and geometrical point. Thus, here he began a
new theoretical season which reached its fulfillment with the Frankfurt poems,
especially De triplici minimo et mensura. In this article I aim to demonstrate the
intellectual framework, from Prague to Helmstedt, which supported Bruno’s
philosophical searching about this new status of matter, within this peculiar
theory of atomistic geometry. I focus my reflections on those students who
met Bruno at Helmstedt and followed him to Padua.

Nelle dichiarazioni raccolte durante la fase veneta del processo, Giordano
Bruno racconta di essere giunto a Praga nella primavera del 1588 e di avervi
soggiornato per circa sei mesi; ! cio viene confermato anche da altre importanti
fonti documentarie: anzitutto dall’Oratio valedictoria, pronunciata di fronte al
senato accademico l'otto marzo 1588, la cui data documenta, approssimativa-
mente, il periodo della partenza da Wittenberg;? poi liscrizione nel registro
dell'universita di Tubinga, in data 17 novembre 1588, che invece rivela la pre-
senza di Bruno in quella citta dopo il soggiorno praghese; infine la testimo-

marco.matteoli(@sns.it

1 Cfr. V. Seampanaro, Vita di Giordano Bruno con documenti editi e inediti, Messina 1921,
p. 703; A. MeRcatt, Il sommario del processo di Giordano Bruno, Roma 1942, p. 105.

2 Cfr. G. BRuNo, Oratio valedictoria, in Erusp. Opera latine conscripta, publicis sumptibus
edita, recensebat F. FlorenTINO [F. Tocco, G. VrTELLL, V. IMBRIANL, C.M. TALLARIGO], 3 voll.
in 8 parti, Neapoli[-Florentiae] 1879-91, I, 1, p. 1. E utile ricordare che le date dei luoghi
soggetti alla riforma protestante seguono il calendario giuliano.

~ 301 ~



Marco Matteoli

nianza di Martin Crusius nella quale egli ricorda che a Tubinga, il 21 novem-
bre del 1588, fu messo a conoscenza da parte di Bruno del suggerimento che
egli aveva ricevuto da Nicodemus Frischlin di recarsi presso la corte imperiale,
dimostratosi poi, alla prova dei fatti, un consiglio infruttuoso e forse mosso
da una motivazione poco nobile.? Tale & dunque la breve cornice temporale
entro cui si inserisce la permanenza di Bruno nell’allora capitale dell'Impero,
circoscritta tra I'inizio della primavera e il tardo autunno del 1588; un periodo
che, come ¢ stato sottolineato da Cengiarotti e da altri studiosi,* deve leggersi
nel segno della continuita con il resto dell’esperienza tedesca, caratterizzata
quindi da due principali e piu significative tappe — Wittenberg (1586-1588) e
Helmstedt (1589-1590) — e soggiorni piul brevi, ma non meno importanti, come
Praga, Tubinga e Francoforte, tra i quali si puo includere anche Zurigo, dove
Bruno passa poco prima di giungere in Italia. Una fase estremamente fertile dal
punto di vista della produzione scientifica, che vede la stampa di alcune delle
principali opere latine di Bruno — dagli scritti di argomento dialettico-lulliano,
ai poemi francofortesi e I'ultima delle opere mnemotecniche — oltre che I'ela-
borazione delle cosiddette opere magiche e di due testi di argomento dialettico
e metafisico, tutti editi postumi.’ Non &, tuttavia, solo per la vita scientifica e

3 Cfr. R. STURLESE, Su Bruno e Tycho Brahe, «Rinascimento», II s., XXV, 1985, p. 325;
E. CANONE, «Hic ergo sapientia aedificavit sibi domump: il soggiorno di Bruno in Germania (1586-
1591), in Giordano Bruno. Gli anni napoletani e la ‘peregrinatio’ europea. Immagini. Testi. Docu-
menti, a cura di E. CANONE, Cassino 1992, pp. 126-129; S. Ricci, Giordano Bruno nell’Europa
del Cinquecento, Roma 2000, pp. 410-411; M. CILBERTO, Giordano Bruno. Il teatro della vita,
Milano 2007, pp. 393-395.

4 Cfr. G. CenciarorTi, Tra Wittenberg e Praga (1586-1588). Continuitd e discontinuitd nel
progetto di riforma di Giordano Bruno, in Giordano Bruno in Wittenberg 1586-1588. Aristoteles,
Raimundus Lullus, Astronomie, hrsg. von T. LEINKAUF, Pisa-Roma 2004, pp. 133-148; STURLESE,
Su Bruno e Tycho Brahe, cit., pp. 324-325.

5 Per rendersi conto di quanto essa sia significativa, ¢ opportuno dare conto dell'intera
produzione bruniana risalente a quei pochi anni. A Wittenberg Bruno pubblica, nel 1587, il
De lampade combinatoria Lulliana e il De progressu et lampade venatoria logicorum, mentre nel
1588 da alle stampe I'Oratio valedictoria, con la quale si congeda dal senato accademico, e il
Camoeracensis Acrotismus, che ripropone le centoventi tesi contro la fisica aristotelica discus-
se a Parigi nel 1586. Inoltre elabora una prima redazione della Lampas triginta statuarum,
contenuta in un codice manoscritto assieme al De lampade combinatoria e alle Animadver-
siones circa lampadem Lullianam che porta la data del 1587, mentre risale al 1588 il testo sui
Libri Physicorum Aristotelis, contenuto in due codici della biblioteca di Erlangen. A Praga, nel
1588, vengono editi, invece, il De specierum scrutinio e gli Articuli centum et sexaginta adversus
huius tempestatis mathematicos atque philosophos. Nel 1589 ¢ pubblicata, a Helmstedt, I'Oratio
consolatoria e nel 1591 a Francoforte escono il De triplici minimo et mensura, De monade, nume-
10 et figura, De innumerabilis, immenso et infigurabili, oltre al De imaginum, signorum et idearum
compositione. Contemporaneamente, trail 1589 e 1591 vengono elaborate tutte le cosiddette
opere magiche: De magia, Theses de magia, De magia mathematica, De rerum principiis, elemen-
tis et causis, Medicina Lulliana, De vinculis in genere, raccolte nel codice Norov. Risalgono
invece al 1591, probabilmente a Padova, una seconda stesura della Lampas triginta statuarum

~ 302 ~



MASSIMILIANO MALAVASI

FICINUS REDIVIVUS. SU UNA NUOVA EDIZIONE
DELLA VERSIONE LATINA DEL PIMANDER E SUI RAPPORTI
TRA UMANESIMO E RELIGIONE

ABsTRACT. — Ficino’s translation of the Hermetical treatises I-XVI has been
hitherto read in the text published in the incunable of 1471 and reproduced
in subsequent editions. In 2012 Maurizio Campanelli provided a first critical
edition of this work, containing a brilliant introductory essay dealing with the
history of the text, the quality of Ficino’s translation, and the fortune of his
ideas about the figure of Hermes Trismegistus. This publication provides an
opportunity to rethink the role of Hermetism in 15 and 16™ century culture,
and to evaluate the gnoseological shift which marked the religious sensibility
of the time, forced by the new spirit of the forthcoming Modern Age to rede-
fine the very epistemological foundations of the christian faith.

Qui o altrove, debitori

del caso

siamo piovuti,

provvisti del bisogno di mutare
la nascita in creazione *

1. Un giorno qualcuno prelevo dallo scrigno di una qualche biblioteca bi-
zantina un codice latore di uno di quei tanti tesori della cultura greca dei quali
I'Occidente latino conosceva soltanto I'esistenza. Qualcuno poi lo copio, forse
in giorni di angoscia, prevedendo la caduta di Bisanzio e I'esodo a cui uomini
e libri erano ormai condannati con poche speranze di salvezza. Di certo c’¢ il

ma.malavasi@gmail.com

* G. C1aBarTi, Pendola critica. A Franco Fortini, vv. 1-4, in Ip., Preavvisi al reo, Lecce 1985,
p. 115. Ecco il componimento nella sua interezza: «Qui o altrove, debitori / del caso / siamo
piovuti, / provvisti del bisogno di mutare / la nascita in creazione, / tesi oltre il limite che
segna inamovibile la zona / della ripetizione. // Pendola critica, il pensiero, / testardo nel
rifiuto del riposo / agli estremi dei due punti morti / (il trucco e la disperazione), / lampo di
rame lucido / cosciente della propria oscillazione». Colgo I'occasione di questa nota iniziale
per ringraziare coloro che hanno letto e saggiamente postillato queste pagine: Lorenzo
Geri, Carlotta Mazzoncini e Valerio Sanzotta.

~ 327 ~



Massimiliano Malavasi

fatto che il doctus e probus monaco Leonardo da Pistoia porto quella copia dalla
Macedonia in Italia e nel 1460 ne fece dono a Cosimo de” Medici il Vecchio il
quale si entusiasmo all’idea di possedere finalmente la parte mancante del Cor-
pus Hermeticum,! la rivelazione segreta di un misterioso sapiente dell’antichita
egizia, Ermete il «tre volte supremon»: nelle biblioteche d’Europa circolava in-
fatti da secoli solo una parte della grande raccolta dei trattati ermetici, I’Ascle-
pius, conservatosi nella sua interezza nella versione latina, ma non si disponeva
dell’altra parte, che pure era citata da diversi Padri della Chiesa, dal Tertulliano
del De anima al Lattanzio delle Divinae institutiones.> Cosimo si affrettd a con-
ferire I'incarico all’allora trentenne Marsilio Ficino di tradurre quam citissime
'opera interrompendo I'identico lavoro cui stava attendendo sugli scritti dell’a-
matissimo Platone. A tal fine lo ospito nella villa di Careggi — della quale poi
gli fece dono a lavoro ultimato — e gli affido il manoscritto portato dal monaco
Leonardo, ’attuale Pluteo 71.33 della Biblioteca Laurenziana di Firenze: >

«E multis denique Mercurii libris duo sunt in divinis precipui, unus de vo-
luntate divina, alter de potestate et sapientia dei. Ille Asclepius, hic Pimander
inscribitur. llum Apuleius Platonicus Latinum fecit. Alter usque ad hec tem-
pora restitit apud Grecos. At nuper ex Macedonia in Italiam advectus diligentia
Leonardi Pistoriensis, docti probique monaci, ad nos pervenit».*

! Del Corpus Hermeticum esistono tre pubblicazioni reperibili sul mercato italiano, tutte
basate sulla storica edizione di Arthur D. Nock e André-Jean Festugiere (Paris 1950% piu
volte ristampata): quella a cura di Valeria Schiavone (Milano 2001), quella a cura di Ilaria
Ramelli (Milano 2005), che propone anche il testo dei frammenti copti della rivelazione di
Ermete, e quella a cura di Paolo Scarpi (2 voll., Milano 2009-11), che riproduce anche le
testimonianze armene sulla diffusione dell’opera e suggerisce, nell'Introduzione del curato-
re (I, pp. x1-xcmr), alcuni spunti sulla presenza ‘carsica’ del pensiero ermetico nella cultura
occidentale.

2 Sulla diffusione dell’ermetismo nel Medioevo si puo fare riferimento agli studi di
Paolo Lucentini e di Vittoria Perrone Compagni, in particolare il volume I testi e i codici di
Ermete nel Medioevo, Firenze 2001.

3 1l codice venne forse realizzato a Mistra dal momento che potrebbe provenire
dall’<cambiente degli ultimi pletoniani», come lascerebbe intendere una postilla di Grego-
rio ieromonaco, uno degli allievi di Giorgio Gemisto (cfr. D. Speranzi, Di Nicola, copista
bessarioneo, «Scripta. An International Journal of Codicology and Paleography», VI, 2013,
pp- 121-138: 123). Sul manoscritto si puo leggere la scheda di Sebastiano Gentile in Marsilio
Ficino e il ritorno di Ermete Trismegisto, Catalogo della mostra (Firenze, Biblioteca Medicea
Laurenziana, 2 ottobre 1999-8 gennaio 2000), a cura di S. GENTILE e C. GILLY, Firenze 1999,
pp- 41-43; in quanto postillato dal Ficino compare anche nella recente catalogazione degli
autografi ficiniani realizzata dallo stesso Gentile: si veda la voce Marsilio Ficino, in Autografi
dei letterati italiani, 11, Il Quattrocento, a cura di F. Baust, M. CAMPANELLI, S. GENTILE, J. HAN-
KINS, consulenza paleografica di T. DE RoBERTIS, Roma 2013, pp. 139-168.

4 Argumentum Marsilii Ficini florentini in librum Mercurii Trismegisti, Firenze, Biblioteca
Riccardiana, ms. 146, f. 2r.

~ 328 ~



Brian P. COPENHAVER

CONTRO LUMANESIMO':
L’AUTOCOSCIENZA DI PICO E LA SUA FAMA

ABSTRACT. — Giovanni Pico della Mirandola, who has been famous for five
centuries, thought of himself as a philosopher. Today, however, few philoso-
phers in the Anglophone world think of him as a philosopher: instead, he is
now a humanist. But ‘humanism’ was not a category known to Pico, unlike the
category ‘philosophy’. Texts published in Pico’s lifetime, when compared to
modern accounts of this period, reveal problems arising from the application
of these categories across long periods of time. Examination of these problems
shows that the terms ‘humanism’ and ‘humanist” have produced confusion of
four types: ideological, narrative, philosophical and taxonomical. Since these
terms have done more harm than good, students of the Renaissance should
replace them with other terms — “classicism” and ‘classicist’, perhaps.

1. Il profilo professionale di Pico

Umanista, filosofo, celebrita: chi era Giovanni Pico della Mirandola? La sua
autocoscienza e la storia hanno, in qualche misura, avvalorato gli ultimi due ap-
pellativi. Pico era celebre gia ai suoi tempi e in seguito la sua fama crebbe e perdu-
ra ancor oggi, benché mutata nei secoli. Sosteneva di essere un filosofo, sebbene
siano pochi i filosofi anglofoni che oggi lo definirebbero tale. Ovviamente lui non
si € mai definito “umanista’. La prima attestazione di un <humanista» appare in un
documento che Pico non vide mai, scritto verso la fine della sua vita. Un secolo
dopo, il termine era ancora poco usato, sia in latino sia nelle lingue volgari.!

brianc@humnet.ucla.edu

! COPENHAVER (2016) € un contributo recente su Pico e la sua fama; a partire da Cam-
PANA (1946) e KRISTELLER (1961¢) la letteratura in inglese (e in altre lingue) su terminologia
e ideologie dell'umanesimo e degli umanisti ha conosciuto una fioritura notevole. A propo-
sito del rinvenimento da parte di Kristeller del termine «humanista» in una lettera italiana
del 1490, GRENDLER (2006) osserva che «non ¢ venuto in luce alcun uso precedente di hu-
manista, ma nel XVI secolo (soprattutto nell'ultimo trentennio) compaiono [...] molti altri
riferimenti [...] in italiano, spagnolo e talvolta in latino». Desidero ringraziare per i preziosi
consigli Michael Allen, Rebecca Copenhaver, Jim Hankins, Fabrizio Lelli, John Monfasani e
Peter Stacey. La traduzione dell’originale inglese ¢ di Fabrizio Lelli.

~ 359 ~



Brian P. Copenhaver

Pico rese nota la sua autodescrizione nell’Oratio, in cui la voce ‘filosofia’ é
usata sessantaquattro volte. Nel discorso il termine dignitas ricorre invece solo
due volte e mai nel senso oggi associato all"‘umanesimo’. La celebre orazione
di Pico tratta di mistica ascetica e non ha niente a che vedere con la dignita
dell'uomo: il titolo ancor oggi in uso — De hominis dignitate — ¢ stato aggiunto
da un curatore, dopo la morte dell’autore. Cio nonostante, una galleria con-
temporanea di celebrita — Wikipedia — intitola cosi I'Orazione, definendola «ma-
nifesto del Rinascimento» e «testo cardine dell'umanesimo rinascimentale».?

La lettura dell’'opera in quest’ottica inizio verso la fine dell’Eta dei lumi.
Prima di allora, benché la storia di Pico fosse stata raccontata da molti, i suoi
ammiratori avevano prestato scarsa attenzione all’Oratio, spesso ignorandola
del tutto e sottolineando invece il ruolo dell’autore come primo cabbalista cri-
stiano, flagello degli astrologi e — soprattutto — personalita affascinante, genio
morto troppo presto, come Mozart. Nel mondo anglofono, il 1948 fu impor-
tante per rinverdire la fama di Pico, perché fu a partire da tale data che 'autore
fu visto principalmente come autore dell’Oratio e il discorso fu letto come pro-
clama della dignita dell'uomo.?

Era il periodo in cui, dopo la II Guerra mondiale, I'educazione superiore
conosceva un rapido sviluppo nell’America del Nord e occorrevano libri di te-
sto per i corsi di “Western Civilization’. Risale al 1948 un’antologia intitolata
The Renaissance Philosophy of Man, ancora diffusa ai nostri giorni, che include
una versione inglese del discorso, testo di rado pubblicato in lingue moderne
prima del XX secolo. The Western Heritage ¢ un altro libro di testo del 1979 che,
nei termini consueti dell’epoca, antologizza poche righe del discorso pichiano.
Si tratta del passo in cui Pico immagina che Dio spieghi i termini della crea-
zione ad Adamo: «a lui & concesso di avere cio che vuole, di essere quello che
vuole». Il breve passo ¢ cosi presentato, all'interno di un box:

PICO DELLA MIRANDOLA STABILISCE
LIMMAGINE RINASCIMENTALE DELL'UOMO

Una delle descrizioni piu eloquenti dell' immagine rinascimentale dell'uo-
mo ci € offerta dall'umanista italiano Pico della Mirandola (1463-1494).
Nella sua celebre Orazione sulla dignitd dell'uomo (ca. 1486) I'autore defini-
sce 'uomo libero di scegliere che cosa divenire.

2 P1co (2003), pp. 54, 68, 72, 74, 82-83, 100, ove 'autore si autodefinisce «filosofo»; digni-
tas ricorre alle pp. 22 e 48; sul tema dell’Oratio si veda COPENHAVER (1999), (2002a), (2002b),
(2007a), (2007b); si veda inoltre COPENHAVER (2017b), sezione 2, su Pico e la dignitas; Giovan-
ni Pico della Mirandola in https:/ /en.wikipedia.org/wiki/Giovanni_Pico_della_Mirandola

3 COPENHAVER (2002); (2017b), sezioni 2, 9.

~ 360 ~



	coperta
	00_principi
	01_sommario
	02_occhie1
	03_kraye
	04_terracciano
	05_panichi
	06_sacerdoti
	07_camerlingo
	08_paganini
	09_morresi
	010_occhie note
	011_angelini
	012_baldi
	013_severini
	014_lepri
	015_matteoli
	016_occhie discussioni
	017_malavasi
	018_copenhaver



