
ISSN 0080-3073

VOLUME
LVI

Olschki

2016

Rinascimento

ISTITUTO 
NAZIONALE 

DI STUDI 
SUL 

RINASCIMENTO 

direttore

Michele Ciliberto

Seconda Serie
VOLUME LVI

Leo S. Olschki Editore

2016

R
in

as
ci

m
en

to

Seconda Serie
VOLUME LIV



RINASCIMENTO

Seconda serie

VOLUME CINQUANTASEIESIMO

ANNO SESSANTASETTESIMO MMXVI





direttore
Michele Ciliberto

Seconda Serie
VOLUME LVI

Leo S. Olschki Editore

2016

ISTITUTO 
NAZIONALE 

DI STUDI 
SUL 

RINASCIMENTO 

Rinascimento



Direttore
Michele Ciliberto

Comitato scientifico

Michael J. B. Allen - Simonetta Bassi - Andrea Battistini - Francesco
Bausi - Giuseppe Cambiano - Michele Ciliberto - Claudio Ciociola - Brian
P. Copenhaver - Mariarosa Cortesi - Massimo Ferretti - Massimo Firpo
Gian Carlo Garfagnini - Sebastiano Gentile - Mariano Giaquinta
Tullio Gregory - James Hankins - Sonia Maffei - Fabrizio Meroi - Filippo
Mignini - Nicola Panichi - Stefania Pastore - Vittoria Perrone
Compagni - Lino Pertile - Adriano Prosperi - Francisco Rico - Elisabetta

Scapparone - Loris Sturlese - John Tedeschi

Segretario di redazione
Fabrizio Meroi

Redazione
Salvatore Carannante - Laura Carotti

Elisa Fantechi - Laura Fedi - Ilenia Russo

Per contatti e invii: fabrizio.meroi@unitn.it
Gli scritti proposti per la pubblicazione sono sottoposti a double blind peer review.

Direzione - Redazione
Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento, Palazzo Strozzi, 50123 Firenze

Tel. 055.28.77.28 • Fax 055.28.05.63 • E-mail: insr@iris-firenze.org • http://www.insr.it
Amministrazione

Casa Editrice Leo S. Olschki • Casella postale 66, 50123 Firenze
Viuzzo del Pozzetto 8, 50126 Firenze

Tel. 055.6530684 • Fax 055.6530214 • e-mail: periodici@olschki.it
Conto corrente postale 12707501

Abbonamento annuo 2016
Istituzioni - Institutions

La quota per le istituzioni è comprensiva dell’accesso on-line alla rivista.
Indirizzo IP e richieste di informazioni sulla procedura di attivazione

dovranno essere inoltrati a periodici@olschki.it
Subscription rates for institutions include on-line access to the journal.

The IP address and requests for information on the activation procedure
should be sent to periodici@olschki.it
Italia € 120,00 • Foreign € 140,00
(solo on-line - on-line only € 108,00)

Privati - Individuals

Italia € 109,00 • Foreign € 115,00
(solo on-line - on-line only € 98,00)

Direttore responsabile: Michele Ciliberto
Registrazione del Tribunale di Firenze n. 1381 del 2 luglio 1960



~  V  ~

SOMMARIO

Saggi e testimonianze

Jill Kraye, Beyond Moral Philosophy: Renaissance Humanism and 
the Philosophical Canon     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .    	 p.	 3

Pasquale Terracciano, La politica all’inferno: rileggendo il sogno 
di Machiavelli     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     	 »	 23

Nicola Panichi, «Car, quelque langue que parlent mes livres, je 
leur parle en la mienne». Montaigne lettore di Guicciardini e 
Machiavelli     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .    	 »	 53

Gilberto Sacerdoti, Le dannabili opinioni di Christopher Mar-
lowe. L’anticristianesimo rinascimentale tra guerre di religione, 
nuova filosofia e fonti pagane     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  	 »	 77

Rosanna Camerlingo, Machiavelli a Oxford. Guerra e teatro da 
Gentili a Shakespeare     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .   	 »	 123

Gianni Paganini, Descartes, Elisabeth e Campanella. Connessioni e 
reazioni intorno alla «terza nozione primitiva»     .     .     .     .     .    	 »	 139

Testi e commenti

Ilaria Morresi, Una visita alla biblioteca di Marin Sanudo     .     .  	 »	 167

Note e varietà

Annarita Angelini, Poliziano nell’umanesimo francese     .     .     .   	 »	 213
Marialuisa Baldi, Cardano vestito alla francese: dal Proxeneta a 

La science du monde     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  	 »	 231
Maria Elena Severini, I Ricordi in Francia: la prima fortuna del-

le massime politiche di Francesco Guicciardini     .     .     .     .     .    	 »	 253
Valentina Lepri, Per la ricezione di Machiavelli e di Guicciardini 

nella cultura diplomatica della Polonia cinque-seicentesca     .     .  	 »	 283



Sommario

~  VI  ~

Marco Matteoli, Giordano Bruno a Praga tra lullismo, matemati-
ca e filosofia     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .   	 p.	 301

Discussioni

Massimiliano Malavasi, Ficinus redivivus. Su una nuova edizione 
della versione latina del Pimander e sui rapporti tra umanesimo 
e religione     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .  	 »	 327

Brian P. Copenhaver, Contro ‘l’umanesimo’: l’autocoscienza di 
Pico e la sua fama     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .    	 »	 359

Indice dei manoscritti     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     	 »	 409

Indice dei nomi     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     .     	 »	 411



~  3  ~

Jill Kraye

BEYOND MORAL PHILOSOPHY: 
RENAISSANCE HUMANISM AND THE PHILOSOPHICAL CANON

Abstract. – The article begins with a detailed examination of  P.O. Kris-
teller’s influential definition of  the studia humanitatis as consisting of  «gram-
mar, rhetoric, poetry, history, and moral philosophy»; particular attention is 
given to the ambiguous status of  moral philosophy in this list. Then comes 
a consideration of  the variety of  philosophical disciplines, other than moral 
philosophy, dealt with by Renaissance humanists in their professional capacity. 
This is followed by an account of  Renaissance and later writers who mention 
no humanist affinity for moral philosophy but instead describe a distinctively 
humanist approach to philosophical texts. It ends with a plea to rethink the as-
sumption that moral philosophy was the only part of  the philosophical canon 
of  professional interest to Renaissance humanists.

The widely held view that moral philosophy – in the Renaissance sense 
of  ethics, politics, and oeconomics 1 – was the only philosophical discipline 
which belonged properly to humanism goes back to a seminal article by 
Paul Oskar Kristeller entitled Humanism and Scholasticism in the Italian Re-
naissance, first published during World War II and reprinted several times 
with updated notes.2 In this piece, after defining Renaissance humanism 
as the «general tendency [...] to consider classical antiquity as the common 
standard and model by which to guide all cultural activities»,3 Kristeller 

Jill.Kraye@sas.ac.uk
1  See J. Kraye, Moral Philosophy, in The Cambridge History of  Renaissance Philosophy, ed. 

C.B. Schmitt et al., Cambridge 1988, pp. 303-386: 303-306.
2  P.O. Kristeller, Humanism and Scholasticism in the Italian Renaissance, «Byzantion», 

XVII, 1944-45, pp. 346-374 (reprinted, with updated notes, in Id., Renaissance Thought. The 
Classic, Scholastic, and Humanist Strains, New York 1961, pp. 92-119 and 150-163, to which I 
shall henceforth refer); Id., Studies in Renaissance Thought and Letters, 4 vols, Roma 1956-96, 
I, pp. 553-583; and Id., Renaissance Thought and Its Sources, ed. M. Mooney, New York 1979, 
pp. 85-105 and 272-285.

3  Kristeller, Humanism and Scholasticism, cit., p. 95.



Jill Kraye

~  4  ~

set out his famous, and much repeated, formulation that «the studia hu-
manitatis were considered as the equivalent of  grammar, rhetoric, poet-
ry, history, and moral philosophy».4 His attempt to relegate humanism 
to a «limited place within the system of  contemporary learning» was 
in response to what Kristeller described as «the modern and false con-
ception that Renaissance humanism was a basically new philosophical 
movement».5 Countering the interpretation of  «humanism as the new 
philosophy of  the Renaissance, which arose in opposition to scholasti-
cism, the old philosophy of  the Middle Ages», he insisted that humanists 
were «professional rhetoricians» whose works «have nothing to do with 
philosophy even in the vaguest possible sense of  the term» and whose 
«treatises on philosophical subjects [...] appear in most cases rather su-
perficial and inconclusive». Italian humanists, he maintained, were «nei-
ther good nor bad philosophers, but no philosophers at all». And while 
they eventually exerted an influence on a variety of  professions – jurists, 
physicians, mathematicians, theologians, and philosophers – they did so 
as amateurs with «nothing to offer that could replace their traditional 
content and subject matter».6

The historiographical context of  Kristeller’s determination to sep-
arate Renaissance humanism from philosophy has been thoroughly 
explored in a number of  publications over the past decade and a half.7 
What is more important, f rom my perspective, is that this determina-
tion helps to explain his somewhat ambivalent inclusion of  moral philos-
ophy in the cycle of  five humanist disciplines. When the topic first crops 
up, he states that the humanist domains were «the fields of  grammar, 

4  Ibid., p. 110.
5  Ibid., pp. 110-111.
6  Ibid., pp. 99-101.
7  See, e.g., J. Monfasani, Toward the Genesis of  the Kristeller Thesis of  Renaissance Human- 

ism: Four Bibliographical Notes, «Renaissance Quarterly», LIII, 2000, pp. 1156-1173; J. Han-
kins, Two Twentieth-Century Interpreters of  Renaissance Humanism: Eugenio Garin and Paul 
Oskar Kristeller, «Comparative Criticism», XXIII, 2001, pp. 3-19 (reprinted in Id., Humanism 
and Platonism, 2 vols, Roma 2003-04, I, Humanism, pp. 573-590) and Id., Garin and Paul Oskar 
Kristeller: Existentialism, Neo-Kantianism, and the Post-War Interpretation of  Renaissance Hu-
manism, in Eugenio Garin. Dal Rinascimento all’Illuminismo, Atti del Convegno (Firenze, 6-8 
marzo 2009), a cura di O. Catanorchi e V. Lepri, Roma 2011, pp. 481-505; C.S. Celenza, 
The Lost Italian Renaissance: Humanists, Historians, and Latin’s Legacy, Baltimore (MD) 2004, 
chap. 2; W. Boutcher, The Making of  the Humane Philosopher: Paul Oskar Kristeller and Twenti-
eth-Century Intellectual History, in Kristeller Reconsidered. Essays on His Life and Scholarship, ed. 
J. Monfasani, New York 2006, pp. 39-70, and M.L. Pine, Paul Oskar Kristeller on Renaissance 
Scholasticism, ibid., pp. 213-221.



~  23  ~

Pasquale Terracciano

LA POLITICA ALL’INFERNO: 
RILEGGENDO IL SOGNO DI MACHIAVELLI

Abstract. – According to a legend, Machiavelli in his deathbed recounted 
a blasfemous dream, in which he saw a procession of  poor and pitiful people, 
who revealed themselves as the spirits of  heaven, and a crowd of  philosophers 
and distingued figures, who are settled in hell. Machiavelli decided that was 
better to remain in hell, conversing with the spiriti magni about politics, rather 
to be destined for heaven. As far as we know, the story was described for the 
first time by Anton Francesco Doni in 1544, interweaving dantean images, pop-
ular tales, contemporary poems, and original pages taken from Machiavelli. 
Exploring the paths of  this legend’s diffusion with fresh research, this paper 
aims to shed new light on crucial issues and environments of  early modern 
antimachiavellism.

1. La presenza di Machiavelli all’inferno intento a discutere di politica, 
è un topos di lungo periodo della storia culturale europea. Del resto, pochi 
filosofi sono stati così legati all’Ade come il Segretario fiorentino: si pensi 
solo ai suoi soprannomi diabolici, alla sua fama di miscredente, all’asse-
rita luciferinità della sua arte di governo. È storia nota come, dopo la sua 
morte, di pari passo alla diffusione delle sue opere, una maschera maligna 
venisse calata sul volto di Machiavelli, maestro d’astuzia e di frode, nonché 
autore del prontuario di tutti i tiranni, il Principe: ben gli si addiceva dun-
que che ammannisse i suoi consigli sullo sfondo delle fiamme infernali.

Ancora nel 1864, il controverso polemista francese Maurice Joly scri-
veva un Dialogo all’Inferno tra Machiavelli e Montesquieu. Avendo come 
obiettivo polemico il dispotismo di Napoleone III, Joly aveva infatti insce-
nato un sulfureo dibattito tra le ragioni della forza (impersonate da Ma-
chiavelli) e le ragioni della legge (che parlano per bocca di Montesquieu).1 

pasquale.terracciano@sns.it
1  M. Joly, Dialogue aux Enfers entre Machiavel et Montesquieu, ou La politique de Machiavel 

au XIXe siècle, Bruxelles 1864.



Pasquale Terracciano

~  24  ~

L’opera di Joly ebbe un discreto successo all’epoca, ma è soprattutto ri-
cordata per aver costituito il nocciolo argomentativo di uno dei più fami-
gerati bestseller degli ultimi due secoli: I protocolli dei Savi di Sion, apparsi in 
Russia ad inizio Novecento, e da lì – sfortunatamente – fortunatissimi in 
edizioni e seguito.2 Sebbene Joly nella sua autobiografia dichiari di esser 
stato improvvisamente rapito dalla visione del dialogo infernale mentre 
era al passeggio lungo la Senna, il polemista francese è solo l’ultimo inter-
prete di una lunga tradizione. Così racconta Diderot, nella voce Machia-
vélisme dell’Encyclopédie (che costituisce la fonte più plausibile per la remi-
niscenza di Joly): «Ses derniers discours [...] furent de la derniere impiété. 
Il disoit qu’il aimoit mieux être dans l’enfer avec Socrate, Alcibiade, César, 
Pompée, et les autres grands hommes de l’antiquité, que dans le ciel avec 
le fondateurs du christianisme».3 Resoconti simili si possono trovare in 
altri classici della storiografia filosofica come l’Historia critica philosophiae 
di Brucker e in particolare nel Dictionnaire historique et critique di Pierre 
Bayle.4 A testimonianza della fama di irreligiosità di Machiavelli, Bayle in-
fatti ricorda l’esplicita preferenza del Fiorentino per l’inferno, riportata in 
un famigerato sogno, secondo cui Machiavelli avrebbe visto una piccola 
folla di macilenti mendicanti identificati come i beati del paradiso; e poi 
una legione di notabili, tra cui Seneca, Plutarco, Tacito, posti tra i danna-
ti dell’inferno. Machiavelli, a quel punto, avrebbe optato per trascorrere 
l’eternità che lo attendeva con il secondo gruppo. Le fonti che cita Bayle 
a sostegno del suo racconto sono due. Si tratta dell’opera di un gesuita 
francese, Étienne Binet, che scrive nel 1629; e di una lettera di François 
Hotman, redatta da Basilea nel 1580. La lettera di Hotman a sua volta ri-
chiama un poco noto testo di Hieronymus Wolf, orientalista tedesco che 
fu anche il responsabile della biblioteca di Hans Jakob Fugger.

Gennaro Sasso ha ricostruito con acribia e acume le diverse testimo-
nianze del «tanto celebrato sogno», rendendo possibile seguirne le tracce 

2  Si guardi N. Cohn, Warrant for Genocide: The Myth of  the Jewish World-Conspiracy and 
the Protocols of  the Elders of  Zion, New York 1967 (trad. it. Licenza per un genocidio, Tori-
no 1969); C.G. De Michelis, Il manoscritto inesistente. I Protocolli dei savi di Sion, Venezia 
2004. La dipendenza dei Protocolli dal Dialogue aux Enfers entre Machiavel et Montesquieu venne 
mostrata nel 1921 dal giornalista inglese Philip Graves (The Truth about the Protocols: a Liter-
ary Forgery, «The Times», 16-18 agosto 1921).

3  Machiavelisme, in Encyclopédie, ou dictionnaire raisonné des sciences, des arts et des métiers, 
IX, Paris 1765, p. 793.

4  P. Bayle, Machiavelli, Remarque L, in Id., Dictionnaire historique et critique, 16 voll., 
Genève 1969 (rist. dell’ed. Paris 1820-24), X.



~  53  ~

Nicola Panichi

«CAR, QUELQUE LANGUE QUE PARLENT MES LIVRES, 
JE LEUR PARLE EN LA MIENNE». 

MONTAIGNE LETTORE DI GUICCIARDINI E MACHIAVELLI

Abstract. – Montaigne’s reading of  Machiavelli and Guicciardini enriches 
the complex political vision that he constructs during his philosophical reflec-
tion, and constitutes an importat source for its development. The value of  the 
comparative study of  these three authors testifies to a thorough knowledge of  
The Prince, the Discourses, as well as of  the History of  Italy and the Recollections, 
together with the related interest in classical themes of  Humanism: fortune, 
virtue, liberality, to which the motive of  cruelty must be added.

Vite parallele?

Cosa accomuna Machiavelli, Guicciardini e Montaigne, se non l’acu-
minata percezione delle antinomie drammatiche della realtà politica del 
tempo? E la loro ‘recezione’ in Montaigne se non la coscienza angoscian-
te della infinita tragedia della «humaine fortune» e delle guerre civili, «ce 
notable spectacle de nostre mort publique» del capitolo De la Phisionomie 
(III, 12, 1046C)? 1

Il terzo libro degli Essais si era aperto su un dibattito sovente fre-
quentato dagli scrittori umanistici, concernente il delicato trapporto tra 
utile e onesto, tra bene pubblico e virtù privata, e sulla possibilità di rea-
lizzare una morale politica, ovvero una politica morale. Il trattato di Fe-
derico Bonaventura Della ragion di Stato e della prudenza politica,2 non in-

nicola.panichi@sns.it
1  Edizione di riferimento: Les Essais de Michel de Montaigne, édition conforme au texte 

de l’exemplaire de Bordeaux avec les additions de l’édition posthume... et un index par 
P. Villey, reimprimée sous la direction et avec una préface de V.-L. Saulnier, Paris 1965. Il 
testo francese del contributo, in edizione ridotta, si legge in «Montaigne Studies», XXVIII, 
2016, 1-2, pp. 135-150.

2  F. Bonaventura, Della ragion di Stato e della prudenza politica, in Urbino, appresso 
Alessandro Corvini, 1623 [rist. anast. a cura di N. Panichi, Roma 2007].



Nicola Panichi

~  54  ~

dulgente verso i presupposti morali dell’agire, manifesterà ancora forte 
la preoccupazione di difendere i teorici della «ragion di Stato» dall’accusa 
di spargere il veleno machiavelliano e, dunque, di salvare i fondamenti 
filosofici ed etico-politici di tale rapporto. Il risultato sarà contrastante; 
viziato, forse, da una eccessiva smania di reclamata innocenza, finirà per 
far apparire dissimulata la dissimulazione stessa.

Le tesi ‘scandalose’ di Machiavelli sulla separazione radicale tra etica 
e politica avevano suscitato un lungo dibattito percorrente tutto il Cin-
quecento e oltre. Ne erano seguite risposte virtuose e indignate, come 
quelle di Innocent Gentillet, risposte che intendevano assumere la forma 
dell’Institutio principis Christiani, a imitazione di Erasmo o di Budé. E 
Montaigne? Moraliste per i primi due libri degli Essais, politique per il suo 
ruolo svolto come sindaco di Bordeaux, si troverebbe a rappresentare lui 
stesso una replica di Machiavelli? 3

La raccomandazione ormai classica degli specialisti è che bisogna 
distinguere l’opinione montaignana su Machiavelli da quella sui ma-
chiavellisti o i machiavellismi, per concludere, in genere, che Montaigne 
giudica il machiavellismo di maniera e non Machiavelli.4 Allora tutto un 
déjà vu? 5

Il valore dello studio comparato tra Montaigne e Machiavelli si è per 
larga parte basato e mantenuto soprattutto sull’analisi dell’uso di un les-
sico storico e teorico comune che in un certo senso ha familiarizzato i 
due autori, riconducendoli l’uno all’altro. D’altro canto, non v’è dubbio 
che gli Essais testimonino di una conoscenza attenta del Principe e dei 
Discorsi, e del correlato interesse su temi umanistici classici: fortuna, vir-
tù, storia, liberalità, a cui va aggiunto, come suggerisce Tétel, il motivo 
della crudeltà.

L’esiguità dei riferimenti diretti a Machiavelli (citato due volte negli 
Essais: II, 17, 655A, De la praesumption; II, 34, 736A, Observations sur les 
moyens de faire la guerre de Julius Caesar) non deve trarre in inganno e far 
velo alla presenza pervasiva del fiorentino soprattutto nel libro terzo, in 
particolare in De l’utile et de l’honneste – come in altri luoghi che avremo 
modo di segnalare.

3  Cfr. J.-Y. Pouilloux, Lire les Essais de Montaigne, Paris 1969, p. 74; Id., Montaigne. L’éveil 
de la pensée, Paris 1995, p. 68.

4  Per esempio M. Tétel, Présences italiennes dans les Essais de Montaigne, Paris 1992, 
p. 77.

5  Per la bibliografia sul rapporto con Machiavelli rinvio a N. Panichi, I vincoli del disin-
ganno. Per una nuova interpretazione di Montaigne, Firenze 2004, p. 113, nota 12.



~  77  ~

Gilberto Sacerdoti

LE DANNABILI OPINIONI DI CHRISTOPHER MARLOWE. 
L’ANTICRISTIANESIMO RINASCIMENTALE

TRA GUERRE DI RELIGIONE, NUOVA FILOSOFIA E FONTI PAGANE

Abstract. – In 1593, a few days before his violent death, Christopher Mar-
lowe was charged with a series of  «damnable opinions». My essay is an anal-
ysis of  the first five of  these, that deal with biblical chronology and Moses. 
They are set against the historical background of  XVIth century antichristian 
thought, which included: 1) a passionate reaction against religion in the after-
math of  the current wars of  religion, which, in the words of  a contemporary 
witness, had produced «a million of  libertines and Epicures»; 2) the growth of  a 
post-Copernican and Epicurean natural philosophy which was at odds with the 
Judaeo-Christian ideas of  God and creation; 3) an extensive use of  pagan anti-
christian sources (mostly Celsus, Porphyry and Julian the Apostate) which had 
survived as they were literally, if  f ragmentarily, referred to in early Christian 
apologetical works that in their defense of  Christianity against pagan attacks 
could not but quote them.

Il 30 maggio 1593, Christopher Marlowe, il maggior drammaturgo 
che l’Inghilterra avesse fin a quel punto conosciuto, venne ucciso con 
una pugnalata in un occhio. Aveva 28 anni. Pochi giorni prima era stato 
denunciato da Richard Baines al Privy Council per delle «dannabili opi-
nioni» che Marlowe «diffondeva in quasi ogni compagnia si trovasse, per-
suadendo gli uomini all’Ateismo, perché non voleva che avessero paura 
di folletti e spauracchi».1

La morte venne archiviata come risultato di una rissa scoppiata al 
momento di pagare il conto in una taverna. Se ne ricorderà Shakespeare 

gilbertosacerdoti@gmail.com
1  La lista redatta da Baines è pubblicata in M. MacLure, Christopher Marlowe. The Cri­

tical Heritage, London 1979, pp. 36-38; J. Shirley, Thomas Harriot: A Biography, Oxford 1983, 
pp. 182-183; P. Honan, Christopher Marlowe. Poet and Spy, Oxford 2005, pp. 374-375; C.B. Ku-
riyama, Christopher Marlowe. A Renaissance Life, Ithaca-London 2002, pp. 226-228.



Gilberto Sacerdoti

~  78  ~

in As you like it.2 L’uccisore asserì di aver agito per legittima difesa, e il 
Coroner accettò la sua versione.3 Una versione mai messa in dubbio dai 
contemporanei, ma che ha suscitato sospetti nel secolo XX.

Fin da quando studiava Divinity nel Corpus Christi College di Cam-
bridge, grazie alla Parker Scholarship per studenti poveri, Marlowe aveva 
avuto a che fare col fiorente mondo dei servizi segreti elisabettiani, e 
alla intelligence erano legate, oltre che Baines, le tre persone presenti alla 
rissa. Dopo aver conseguito il Bachelor of  Arts nel luglio del 1584, e fino 
al conseguimento del Master of  Arts tre anni dopo, le sue assenze dall’U-
niversità avevano suscitato voci di frequentazioni del seminario dei ge-
suiti inglesi a Reims. A Reims, coi soldi dei Guisa, capi della Santa Lega 
cattolica durante le guerre di religione (e protettori di Maria Stuarda), si 
organizzavano complotti per la riconquista dell’Inghilterra e la deposi-
zione di Elisabetta, che Pio V aveva dichiarato eretica e usurpatrice nel 
1570. Per questi motivi la città era anche frequentata da agenti infiltrati 
e sotto copertura del governo inglese.

Poco prima della scadenza per il conseguimento del titolo di Master 
of  Arts, la voce che il candidato fosse un transfuga traditore giunse al 
culmine. Ma il Privy Council scrisse una lettera alle autorità del Colle-
ge in cui si dichiarava che Marlowe «aveva reso un buon servizio a Sua 
Maestà in materie concernenti il beneficio del suo paese», si negava che 
avesse mai avuto intenzione di restare a Reims e si lasciava delicatamente 
nel vago il resto della questione. La lettera, firmata da Lord Burghley 
(il più influente membro del Privy Council, e principale consigliere di 
Elisabetta), lascia intendere che Marlowe avesse svolto qualche tipo di 
missione segreta.4 Dopo la lettera il titolo venne subito rilasciato, ma 
Marlowe non ne fece uso. Come il suo Dottor Faustus, sembra aver det-

2  «When a man’s verses cannot be understood, nor a man’s good wit seconded with 
the forward child, understanding, it strikes a man more dead than a great reckoning in a 
little room» (As you like it, 3.3.9-12); una seconda allusione a Marlowe è: «Dead shepherd, 
now I find thy saw of  might / ‘Who ever lov’d, that lov’d not at first sight?’» (ivi, 3.5.82-83), 
che cita il celebre verso del poemetto ovidiano di Marlowe, Hero and Leander, da Shakespe-
are stesso imitato in Venus and Adonis. Per una contestualizzazione, D. Riggs, The World of  
Christopher Marlowe, London 2004, pp. 346-347: As You Like It è del 1599-1600, e nel 1599 il 
vescovo di Londra fece bruciare le traduzioni marloviane delle Elegie di Ovidio di fronte alla 
cattedrale di St Paul; il «reckoning» è una citazione letterale del conto della taverna menzio-
nato dal rapporto del Coroner. Cfr. MacLure, Christopher Marlowe, cit., p. 5.

3  Riggs, The World, cit., p. 334.
4  Ivi, pp. 180-182; MacLure, Christopher Marlowe, cit., pp. 1-2; Kuriyama, Christopher 

Marlowe, cit., p. 70.



~  123  ~

Rosanna Camerlingo

MACHIAVELLI A OXFORD. 
GUERRA E TEATRO DA GENTILI A SHAKESPEARE

Abstract. – This article shows how the presence of  the great Italian jurist 
Alberico Gentili in Oxford caused harsh reactions among Puritan authorities 
in the university. The controversy between Gentili and John Rainolds con-
cerning theatre actually hides a deeper contrast of  opposing political views. 
Gentili’s opposition to the Oxonian Puritan authorities resulted in a treatise 
on war which drew mainly on Machiavelli’s thought, and, in fact, supported 
Elizabeth I’s foreign policy. Gentili’s ideas on the just war is also the ideolog-
ical f ramework of  Shakespeare’s Henry V. The article reveals that a correct 
reading of  Machiavelli sheds light on both Gentili’s De iure belli and Shake-
speare’s Henry V.

Parola cruciale di questo mio intervento è ‘teatro’. Sul teatro e sugli 
attori, come vedremo, una inaudita guerra di parole impegna il giurista 
italiano Alberico Gentili e il teologo John Rainolds a Oxford nei primi 
anni Novanta del Cinquecento.

Quando, nel 1579, fu raggiunto insieme al padre Matteo e al f ratello 
Scipione dal sospetto di eresia per le sue simpatie protestanti, Alberico 
Gentili fu costretto a lasciare l’Italia.1 Dopo una breve sosta in Germa-
nia, approdò a Londra e introdotto dalla comunità italiana, in particolare 
da Giacomo Castelvetro, insegnante d’italiano di Elisabetta, al gruppo 
di cortigiani che facevano capo al conte di Leicester. Arriva a Oxford 
nel 1580 accompagnato da una lettera di Leicester che lo presenta come 

rosanna.camerlingo@unipg.it
1  Sulle vicende turbolente che costrinsero tutta la famiglia Gentili a fuggire da San 

Ginesio per sospetta eresia, vedi, tra gli altri, V. Lavenia, Alberico Gentili: il processo, le fedi, la 
guerra, in «Ius gentium ius comunicationis ius belli». Alberico Gentili e gli orizzonti della modernità, 
Atti del Convegno di Macerata in occasione delle celebrazioni del quarto centenario della 
morte di Alberico Gentili (1552-1608) (Macerata, 6-7 dicembre 2007), a cura di L. Lacché, 
Milano 2009, pp. 167-196.



Rosanna Camerlingo

~  124  ~

«a stranger and learned and an exile for religion».2 Benché in contatto 
con il potente gruppo di Leicester e Sidney, anche Gentili, come Bru-
no, venne in conflitto con i teologi di Oxford. Non prima però di avere 
insegnato civil law in quella università e di venire nominato professore 
regio nel 1587. Era stato chiamato a dare il suo parere di giurista sul caso 
Mendoza, l’ambasciatore spagnolo a Londra coinvolto nella congiura 
di Throckmorton ai danni di Elisabetta. Ne risultò Il De legationibus, un 
trattato in tre libri sulle ambasciate e gli ambasciatori pubblicato nel 1585 
e dedicato a Philip Sidney, il destinatario ideale per ambasciatori ideali. 
Qui compare per la prima volta l’opinione di Gentili su Machiavelli, non 
amico dei tiranni, ma amico del popolo a cui Machiavelli, sosteneva Gen-
tili, svelava i trucchi dei tiranni. Il Machiavelli di Gentili è un Machiavelli 
repubblicano, promotore di libertà e giustizia: «Democratiae laudator», 
«tyrannidis summe inimicus». Sono le stesse opinioni, riprodotte quasi 
con lo stesso lessico nella introduzione anonima al Principe pubblicato 
nel 1584 a Londra per opera dello stampatore John Wolfe, amico di Gen-
tili e di Bruno, e grande diffusore di testi italiani in Inghilterra.

Una opinione inedita in Inghilterra che dovette aspettare l’interpreta-
zione di James Harrington nella seconda metà del Seicento per affermarsi.3 
Per un italiano emigrato non era certo prudente presentarsi come difen-
sore di Machiavelli in un paese che aveva adottato pienamente la versione 
del Contre Machiavel di Innocent Gentillet sul Segretario fiorentino. Contre 
Machiavel fu immediatamente tradotto come Anti-Machiavel nel 1576. E fu 
questo Machiavelli che gli inglesi, e soprattutto i calvinisti, conobbero per 
primo. Per Gentillet, Machiavelli era il mandante morale della strage degli 
Ugonotti del 1572. La dottrina ‘tirannica’ del cattivo maestro aveva infet-
tato la buona corte francese, era divenuta il Corano di italiani pervertiti 
(e cioè Caterina de’ Medici) e di cortigiani italianati che hanno insegnato 
alla sana e virtuosa Francia la sodomia, la crudeltà, ogni sorta di omicidi 
e così via. Talmente tendenziosa e irreale l’interpretazione di Gentillet 
che quel Machiavelli non fece fatica a uscire dal suo testo per diventare un 
personaggio grottesco e di sicuro successo per le rappresentazioni teatrali 
dei primi anni Novanta a Londra. Come il Machiavel del prologo di The 

2  Parte della lettera è consultabile in D. Panizza, Alberico Gentili giurista ideologo nell’In-
ghilterra elisabettiana, Padova 1981, p. 42.

3  Su questo punto cfr. D. Pirillo, ‘Repubblicanesimo’ e tirannicidio: Alberico Gentili e 
Giordano Bruno, in Alberico Gentili. La salvaguardia dei beni culturali nel diritto internazionale, 
Atti del Convegno, dodicesima Giornata gentiliana (San Ginesio, 22-23 settembre 2006), 
Milano 2008, pp. 277-303: 283.



~  139  ~

Gianni Paganini

DESCARTES, ELISABETH E CAMPANELLA. 
CONNESSIONI E REAZIONI 

INTORNO ALLA «TERZA NOZIONE PRIMITIVA»

Abstract. – Descartes certainly read at least two of  Tommaso Campanel-
la’s works: Prodromus philosophiae instaurandae and De sensu rerum; however, he 
refused to read Metaphysica. It is in De sensu rerum that Campanella postulated 
several more original ideas, distancing himself  f rom Telesio. There were two 
ideas in particular that could have attracted Descartes’ attention: a) all knowl-
edge is not only passio, but above all perceptio passionis; b) intuition of  the self  
is primary, accompanying all knowledge, from sensation to the intellect and 
precedes external experience. On the basis of  these two ideas some historians 
(from Léon Blanchet to Stephan Otto) have considered Campanella a forerun-
ner or an ispiration for Descartes. This is an uncorrect conclusion. On the oth-
er hand, both Blanchet and Otto overlooked another significant circumstance. 
Alongside dualism, and after Meditationes, Descartes identified, in an important 
letter to Elisabeth, a «third fundamental notion», i. e. «the union of  the soul 
and the body», which is the object of  experience and sensation, not of  pure 
intellect. It is possible that this «third notion» led Descartes back to his former 
readings of  De sensu rerum, wherein sensation is an original property that unites 
mind and body and is still accompanied by self-awareness.

1. Il «mito di Descartes» e l’unione di mente e corpo

Sin dal celebre ghost in the machine di Gilbert Ryle, nella filosofia ana-
litica contemporanea hanno sempre circolato immagini caricaturali di 
Descartes. In particolare il dualismo mind-body, con la netta contrap-
posizione di due sostanze totalmente differenti, ha rappresentato uno 
dei capi di imputazione principali a carico di Descartes. L’accusa di so-
stenere una forma di dualismo astratta e incompatibile con i dati reali 
della psicologia umana è diventata, se possibile, ancora più forte, nella 

gianenrico.paganini@uniupo.it



Gianni Paganini

~  140  ~

filosofia post-neopositivistica e, infine, si è aggravata con la svolta co-
gnitivistica dovuta all’irruzione delle neuroscienze nella filosofia della 
mente. In fondo, Gilbert Ryle si era limitato a criticare (in quello che 
chiamava «il mito di Descartes») la presenza di un «errore categoriale», 
di tipo logico-linguistico, per cui «i fatti della vita mentale» verrebbero 
ascritti a una categoria o tipo «diverso da quello cui essi appartengono»; 
sarebbero cioè tradotti in «cose» o «sostanze» simili ad altre, benché di-
verse per la loro natura.1 In tempi più recenti, il ‘processo’ al dualismo 
cartesiano si è fatto ancora più stringente ed è uscito dai confini dell’ana-
lisi linguistica. Hilary Putnam ha imputato a Descartes di presentare una 
disembodied mind spinto sino ai limiti di un vero e proprio methodological 
solipsism. In questa prospettiva sembra non esserci via d’uscita dai con-
fini del self, poiché – scrive Putnam interpretando Descartes – «nessuno 
stato psicologico presuppone l’esistenza di alcun individuo diverso dal 
soggetto a cui quello stato è attribuito». Di lì, tale assunzione «abbastan-
za esplicita in Descartes» si sarebbe infine propagata a «quasi tutta la 
psicologia filosofica tradizionale», inficiandola nei suoi stessi fondamen-
ti.2 Pur muovendo da un punto di vista parzialmente diverso, quello di 
Wittgenstein e del neopragmatismo, Richard Rorty non è stato meno 
severo con il dualismo cartesiano. Benché ne riconoscesse la diversità 
rispetto al «dualismo» delle discussioni contemporanee (diversità dovuta 
alla peculiarità della nozione cartesiana di sostanza che oggi nessuno 
più sottoscriverebbe), Rorty ha individuato nel mind di Descartes tutti i 
requisiti (accesso privilegiato, esistenza separata, non spazialità, univer-
salità, intenzionalità ecc.) che ne fanno «un’arena interiore» di pensieri 
radicalmente separati da ogni possibile sostrato materiale, incluso il cor-
po proprio. Di qui il ritorno, su altre basi, all’accusa di promuovere una 
concezione della mente radicalmente disembodied.3 Questa caratterizza-
zione è divenuta un motivo ricorrente nella psicologia contemporanea 
che proprio perciò ha contrastato il «modello» cartesiano individuando 
in esso la responsabilità di promuovere un approccio alla mente radical-
mente «disincarnato».4

1  G. Ryle, The Concept of  Mind, London 1949, cap. I, §§ 2-3 (trad. it. Roma-Bari 1982, 
pp. 5-16).

2  H. Putnam, The Meaning of  Meaning [1975], in Id., Philosophical Papers, 2 voll., Cam-
bridge 1975, II, Mind, Language and Reality, pp. 215-271: 220.

3  R. Rorty, Philosophy and the Mirror of  Nature, Princeton (NJ) 1979, cap. I, § 2-6 (trad. 
it. Milano 1986, pp. 31-53).

4  Si veda ad es. G. Lakoff – M. Johnson, Philosophy in the Flesh. The Embodied Mind and 



~  167  ~

Ilaria Morresi

UNA VISITA ALLA BIBLIOTECA DI MARIN SANUDO

Abstract. – This essay analyses a Latin poem in elegiac couplets written 
by Federico da Porto, describing his visit to Marin Sanudo’s house in Venice. 
The poem gives us relevant information about the quality and size of  Sanu­
do’s collection of  paintings and books; amongst other items, it mentions a rare 
manuscript of  an unpublished work by Dante, which deals with «insanos Vene­
ris [...] amores» and has been regarded by scholars as a possible witness of  the 
Fiore, with remarkable consequences on the attribution and the tradition of  
this work. The verse by da Porto quotes Ovid’s Ars amatoria, and might be 
interpreted with reference to the Latin literary tradition: this way, it is pos­
sible to read v. 207 as an allusion to Dante’s Rime or, better, Vita nova, whose 
circulation in northern Italy at the beginning of  the XVIth century appears less 
problematic.

In un poemetto latino in distici elegiaci conservato nel ms. Venezia, Biblio­
teca Nazionale Marciana lat. cl. XII 211 (= 4179), ff. 1r-6v, il politico vicentino 
Federico da Porto descrive minutamente la visita da lui compiuta alla ricchissi­
ma collezione di Marin Sanudo il giovane.1 Nei 282 versi del componimento, 

ilaria.morresi@sns.it
* Il presente contributo è nato nell’ambito del seminario di Filologia italiana della Scuo­

la Normale Superiore nell’a.a. 2015/2016, dedicato alla questione attributiva del Fiore e del 
Detto d’Amore. Desidero ringraziare il prof. Claudio Ciociola per la grande disponibilità nel 
seguire e migliorare il lavoro; la mia gratitudine va inoltre al prof. Luciano Formisano, che 
mi ha suggerito questo tema di ricerca e mi ha dato utili elementi di riflessione. Per spunti 
e suggerimenti sono infine debitrice al prof. Luca D’Onghia e a tutti i partecipanti al semi­
nario, nonché al costante e fruttuoso dialogo con la dott.ssa Anna Zago e il dott. Edoardo 
Galfré.

1  Di Federico da Porto di Giovanni, membro dell’illustre famiglia vicentina sosteni­
trice di Venezia, non si conoscono altri testi all’infuori di questo. Come emerge dal carme, 
probabilmente da Porto entrò in contatto con Marin Sanudo negli anni 1501-1502, men­
tre questi ricopriva la carica di Camerlengo di Verona, ed è spesso nominato nei Diarii 
(cfr. M.  Sanudo, I Diarii (MCCCXCVI-MDXXXIII) dall’autografo Marciano ital. cl. VII codd. 
CDXIX-CDLXXVII, pubblicati per cura di R. Fulin, F. Stefani, N. Barozzi, G. Berchet e 
M. Allegri, 58 voll., Venezia 1879-1902 [ma: 1903] [rist. anast. Bologna 1969-70], XIV, col. 



Ilaria Morresi

~  168  ~

formulati in un latino umanistico non sempre impeccabile ma ricco di citazioni 
classiche variamente rimodellate, il lettore può seguire il percorso dei visitatori 
dall’ingresso nella dimora di Sanudo alla ricchissima biblioteca del piano terra, 
per continuare con l’eclettica collezione di oggetti esotici conservata nel porte-
go, la quadreria e infine la camera da letto e la cappella.

Il poemetto è stato portato all’attenzione della critica tra la fine dell’Otto­
cento e l’inizio del Novecento, quando prima Rinaldo Fulin e poi Guglielmo 
Berchet ne hanno citato alcuni passi per illustrare la ricchezza e l’importanza 
della collezione sanudiana.2 In seguito, dopo più di ottant’anni di silenzio, il 
componimento è stato ‘riscoperto’ grazie a Gianfranco Contini: in una nota 
all’introduzione dell’edizione del Fiore del 1984, lo studioso suggeriva infatti 
(su segnalazione dello storico dell’arte Peter Meller) la possibilità di identificare 
proprio con un testimone del Fiore il manoscritto dantesco di argomento ero­
tico citato dal da Porto ai vv. 205-210 del carme; in questo modo, il poemetto 
acquisiva nuova importanza in quanto possibile prova di rilievo per l’attribuzio­
ne del Fiore a Dante e per la sua circolazione in area italiana all’inizio del XVI 
secolo.3 Nei decenni successivi, dopo alcuni interventi di discussione della nota 
continiana, i principali contributi sul testo sono stati quelli di Angela Caracciolo 
Aricò, che ne ha curato edizione e commento e ha formulato precise ipotesi di 
datazione e identificazione dei personaggi coinvolti.4

Ci proponiamo in questa sede di ripercorrere i principali elementi di in­
teresse presentati dal carme: dopo una sommaria descrizione del codice, ci 
concentreremo sul confronto tra il poemetto e le altre testimonianze a noi 

493; XXII, coll. 514, 529 e 678; XXVII, coll. 132, 152 e 202 e XXXII, col. 19). Del da Porto ci 
è ben attestata la carriera politica e giuridica: conseguita la laurea in utroque iure il 23 agosto 
1502, nel medesimo anno fu iscritto nel Collegio dei giudici e divenne docente all’Università 
di Padova; il 17 ottobre 1509 partecipò al corteo dell’imperatore Massimiliano in occasione 
del suo ingresso solenne a Vicenza e più tardi, nel 1521, venne nominato cavaliere dal Doge 
come ricompensa per la sua fedeltà verso la Serenissima; l’ultima attestazione della sua pre­
senza a Venezia, come oratore vicentino, si colloca il 9 settembre 1522. Su da Porto, cfr. A. 
Belloni, Professori giuristi a Padova nel secolo XV, Frankfurt a.M. 1986, p. 336; E. Menegazzo, 
Colonna, Folengo, Ruzante e Cornaro. Richerche, testi e documenti, a cura di A. Canova, Padova 
2001, p. 388, nota 56; A. Caracciolo Aricò, Inattesi incontri di una visita alla biblioteca di Ma-
rin Sanudo il Giovane, in Humanistica Marciana. Saggi offerti a Marino Zorzi, a cura di S. Pelusi 
e A. Scarsella, Milano 2008, pp. 79-91: 81, nota 8 ed Ead., Il terzo visitatore nella biblioteca 
di Marin Sanudo il Giovane e nelle sue camere, «Studi veneziani», n.s., LXII, 2011, pp. 375-418: 
375-376, nota 2.

2  Cfr. rispettivamente R. Fulin, Diari e diaristi veneziani. Studii, Venezia 1881, pp. xix-xx 
e G. Berchet, Prefazione a Sanudo, I Diarii, cit., I, pp. 56-57.

3  Cfr. G. Contini, Introduzione a Il Fiore e il Detto d’Amore attribuibili a Dante Alighieri, 
a cura di G. Contini, Milano 1984, pp. cix-cx, nota 2. Per i principali interventi in relazione 
alla nota di Contini vd. infra.

4  Cfr. Caracciolo Aricò, Inattesi incontri, cit., ed Ead., Il terzo visitatore, cit. (qui l’edi­
zione del testo, alle pp. 397-418).



~  213  ~

Annarita Angelini

POLIZIANO NELL’UMANESIMO FRANCESE

Abstract.  –  The writings and personality of  Poliziano impacted French 
culture of  the mid-16th century. The development of  Poliziano’s teachings is 
realized by a cultural context intended to claim, within a few decades, a lead-
ing role in the European cultural renewal. Still in phases of  its construction it 
investigates and recognizes, in the Italian Renaissance, inspiring motives and 
authoritative support.

The intellectuals trained at Jacques Lefèvre d’Étaples, the Collège Le- 
moine, introduced Poliziano’s thought within French culture of  the early 16th 
century. However, it will be the following generation of  humanists to suffer its 
influence. They represent a composite group, which brings together the follow-
ers of  Pierre de la Ramée, jurists, poets, members of  the literary academies, 
grammarians, dialecticians and physicians linked to the Lullist magisterium of  
Bernardo de Lavinheta. The interest of  the French humanism, characterized 
by a strong encyclopedic purpose, will be captured mainly by three Praelectiones 
and, above all, by the Panepistemon.

L’ombra di Angelo Ambrogini detto il Poliziano incombe su quella porzio-
ne della cultura francese che si afferma tra la fine del regno di Luigi XII e la 
reggenza di Caterina de’ Medici. Una cultura riformatrice in più sensi, che di 
lì a qualche decennio avrebbe rivendicato il proprio ruolo egemone nel rinno-
vamento culturale europeo dell’Âge classique, ma che, ancora nelle fasi del suo 
costituirsi (gli anni centrali del XVI secolo), cerca e riconosce, nel rinnovamento 
italiano tra Quattro e Cinquecento, motivi ispiratori e un sostegno autoritativo.

Ad animarla è il gruppo di intellettuali che si forma alla scuola di Jacques 
Lefèvre d’Étaples, al Collège Lemoine – da Charles de Bovelles a Guillaume 
Budé –, insieme alla generazione successiva di umanisti, che avrà nel Collège 
Royal e nella riforma di Pierre de la Ramée i propri centri d’aggregazione, ai 
cenacoli letterari ed editoriali riuniti intorno ai poeti della Pléiade, ai circoli 
lionesi o all’Accademia di Baïf, ai grammatici che affrontano il dibattito sull’or-
tografia francese – Jacques Dubois, Robert et Henri Estienne, Louis Meigret –, 

annarita.angelini@unibo.it



Annarita Angelini

~  214  ~

a filosofi, dialettici, teologi, medici legati al magistero ‘lullista’ di Bernardo de 
Lavinheta.

Un gruppo, indubbiamente eterogeneo, che condivide l’esigenza di una 
riforma complessiva del sapere ancorata alla doppia valenza – teorica e appli-
cativa – di ogni disciplina, capace di rispondere alla domanda culturale di una 
élite borghese interessata a spendere la scientia nell’esercizio del proprio saper 
fare. Una renaissance che reclama un sapere unitario o per lo meno unificabile, 
non solo per squisite convinzioni filosofiche e antropologiche, ma anche per 
un’esigenza, economica, di facile e rapida memorizzazione di precetti, regole, 
argomentazioni, suscettibili di usus.

Di fronte a questa domanda è Poliziano, forse più dei platonici fiorentini 
e più dei commentatori delle università di Padova, Bologna e Pavia, a offri-
re una proposta efficace: un sapere sofisticato eppure saldamente ancorato al 
concreto, capace di proporre una formula culturale unitaria fondata sulle pre-
rogative – razionali e sermocinali – della natura umana, e in grado di saldare 
la richiesta di una regola costante e inderogabile, peculiare del metodo dimo-
strativo matematico, a una filosofia che sostiene il proprio rinnovamento sulla 
potenza, storica, umana, umanistica, del linguaggio. Un umanesimo della parola, 
si potrebbe dire riprendendo Vittore Branca,1 ma anche e al tempo stesso un 
umanesimo della ragione; un umanesimo che ricolloca il ‘sacro animale-uomo’ 
de fastigio in planum, allontanandolo delle immote distanze dell’eterno, per in-
trodurlo nei ritmi del vivere civile e del discursus.2

È il Poliziano dei Miscellanea e delle Praelectiones, sul quale hanno insistito 
Eugenio Garin, e Cesare Vasoli, a offrire ai riformatori francesi un’ars dialectica 
che lascia i criteri dell’apodittica per ricalcare l’incedere dianoetico della dimo-
strazione matematica, e che si esprime attraverso un’orazione, un verso, un 
linguaggio, il quale, mentre si propone come strumento essenziale e mondano 
di comunicazione, si impone come l’organo elettivo del pensiero.

La sodalitas di eloquenza, dialettica e dimostrazione matematica è la via 
privilegiata di un rinnovamento che dallo Studio fiorentino degli anni Novanta 
del Quattrocento raggiunge la cultura parigina del secondo Cinquecento.

Nella Actio secunda pro regia mathematicae professionis cathedra, pronunciata 
di fronte al Parlamento di Parigi nel marzo 1566, Pierre de la Ramée invitava a 
uscire dalla Sorbona e a sperimentare la ratio e l’utilitas del sapere matematico 
non nelle aule universitarie, né tra le pagine dei trattati, ma in mezzo a chi la 
disciplina professa «cum usu et utilitate».3

1  V. Branca, Poliziano e l’umanesimo della parola, Torino 1983.
2  Così Poliziano nella Praelectio de dialectica polemizza contro l’umanesimo speculativo 

di Ficino e dei metafisici; cfr. A. Politianus, Omnia opera... et alia quædam lectu digna, quorum 
nomina in sequenti indice uidere licet, Venetiis, Aldus, 1498, bbir.

3  P. Ramus, Actio secunda pro regia mathematicae professionis cathedra, in Eiusd. Actiones 



~  231  ~

Marialuisa Baldi

CARDANO VESTITO ALLA FRANCESE: 
DAL PROXENETA A LA SCIENCE DU MONDE

Abstract. – The Science du monde (first edition, Paris, 1645) is known as the 
mid-16th century French translation of  Girolamo Cardano’s Proxeneta, the work 
edited posthumously in Latin (first edition, Lyon, 1627) concerning civil life, 
f rom a theorical and practical perspective. The Science du monde is not exactly a 
translation, but rather a paraphrase of  the Latin text: it alters both the formal 
structure of  the 1627 work, and its content. Leaving in the background the 
cultural context and other French readings of  Cardano, the essay compares the 
Latin text with the French text, thus showing similarities and differences with 
special reference to the method underlying the two works, the nature and role 
of  the proxeneta. Consistent with Cardano’s autobiographycal point of  view, 
the Proxeneta is a handbook for the social survival of  the individual, to maintain 
and increase his «potestas». The Science du monde is a handbook of  codes of  
conduct for the honnête homme. It aims at being a science of  opinion and per-
suasion, searching for objectivity in the domain of  subjectivity.

Il mio oggetto è il confronto tra il testo latino del Proxeneta di Cardano 
secondo la prima edizione postuma del 1627 1 e la traduzione francese di metà 
Seicento; lascio in secondo piano il contesto e altre letture francesi di Cardano, 
che avrebbero moltiplicato i termini di riferimento.

marialuisa.baldi@unimi.it
1  G. Cardano, Proxeneta, seu De prudentia civili liber; recens in lucem protractus vel e tene-

bris erutus, Lugduni Batavorum, ex Officina Elzeviriana, 1627. Le citazioni sono tratte da 
questa edizione (P); di seguito è riportata la corrispondenza nell’edizione complessiva delle 
opere: Opera omnia... in decem tomos digesta, cura Caroli Sponi, 10 voll., Lugduni Batavo-
rum, Sumptibus Ioannis Antonii Huguetan & Marci Antonii Ravaud, 1663; rist. anast. Stutt-
gart-Bad Cannstatt 1966 (OO). Il Proxeneta è riprodotto alle pp. 355-474 del volume I. Il testo 
è stato reso disponibile in traduzione italiana: G. Cardano, Il prosseneta ovvero della prudenza 
politica, trad. it. di P. Cigada, note di L. Guerrini, introduzione di A. Grafton, Milano 2001.



Marialuisa Baldi

~  232  ~

Cardano tradotto e traslato

L’espressione «habillé à la Française» è di Augustin Choppin,2 autore della 
traduzione francese del Proxeneta, che esce a metà Seicento con il titolo La scien-
ce du monde ou la sagesse civile de Cardan: «j’ai crû que l’habillant à la Françoise, je 
devois luy donner les ornemens qui son à nostre mode».3

Basta aprire la Science du monde per rendersi conto che l’operazione non 
è superficiale né di facciata. Alle prime pagine il lettore ha un senso di spae-
samento che può trovare soddisfazione solo parziale nelle parole di Choppin: 
una traduzione letterale di un testo in latino sarebbe pressoché inutile, posta la 
chiarezza della lingua che esplicita i concetti e non li nasconde.4 Se si va avanti 
a leggere, l’impressione si rafforza: Cardano c’è e non c’è; talora le sue parole 
sono riprodotte con un calco preciso ma pare che ne vada smarrito il senso, 
talora si ritrova il senso ma non si riescono a individuare le sue parole. Alla fine 
ci si rende conto di essere davanti a un prodotto particolare, a metà tra una tra-
duzione, una parafrasi e un commento. Gli interventi del traduttore sono mas-
sivi nel contenuto e nella struttura formale del testo. Nel contenuto: Choppin 
opera slittamenti di significato, variazioni di parole, omissioni e aggiunte, usa il 
pronome di prima persona talvolta per introdurre i suoi interventi, talvolta per 
tradurre quelli, ugualmente in prima persona, di Cardano. Nella struttura for-
male: divide in libri un testo originariamente unico, cambia il titolo dell’opera, 
costruisce prefazioni che non c’erano e altera le conclusioni, accorpa, sposta, 
lima, elimina parti di testo. Il tutto con un obiettivo preciso: non si tratta solo di 
un aggiustamento parziale, per eliminare quanto non sembra «compatir avec 
nos moeurs toutes genereuses»; l’operazione ha un rilievo culturale più ampio, 

2  Augustin Choppin (1574-?), signore di Arnouville, avvocato del Parlamento, espo-
nente di una distinta famiglia di nobiltà di roba e di spada originaria dell’Anjou. Il padre 
René (1537-1606), signore di Chatou vicino a La Flèche, era noto per le sue vaste conoscen-
ze giuridiche. Fu amico di Étienne Pasquier e autore di apprezzati Trois livres du domaine 
de la Couronne de France, Paris 1603; fu fatto nobile da Enrico III nel 1578; alla fine dei suoi 
giorni si fece ligueur. La madre Marie Baron era figlia di un procuratore del parlamento (No-
tices historiques généalogiques et héraldiques sur la famille Hénin de Cuvillers et sur les différentes 
maisons qui y sont mentionnées, Paris 1789, pp. 137-139).

3  G. Cardano, La science du monde ou la sagesse civile de Cardan, à Paris, chez Toussaint 
Quinet, 1645, V, p. 439. Salvo diversa indicazione, tutti i riferimenti al testo e le citazioni 
sono relativi alla seconda edizione: La science du monde ou La sagesse civile de Cardan. Seconde 
edition. Divisée par chapitres, à Paris, chez la Veuve Toussaint Quinet, 1652 (SdM); «Préface au 
lecteur», p. 45; «Conclusion», p. 467.

4  «Ces traductions si forcées, qu’on apelle literales, ne sont bonnes qu’aux livres qui 
contiennent des misteres de religion, ou de politique, et qui sont composez d’une langue 
dont les termes sont si équivoques qu’autant de fois que l’on lit, on y trouve un sens diffe-
rent, et diverses applications. La Latine n’est pas de ce genre, ses expressions font un rencon-
tre assez heureux avec la Françoise» (SdM, «Préface au lecteur», p. 45).



~  253  ~

Maria Elena Severini

I RICORDI IN FRANCIA: LA PRIMA FORTUNA 
DELLE MASSIME POLITICHE DI FRANCESCO GUICCIARDINI

Abstract – In 1576, Antoine de Laval published in Paris his French trans-
lation of  Francesco Guicciardini’s Ricordi, in which a precise political strategy 
could be discerned. During the crisis of  sovereignty, Laval offered the court a 
collection of  precepts conceived to furnish universal models adaptable to vari-
ous different occasions of  political praxis. Indeed, his edition supplemented the 
original text with an anthology of  aphorisms, a section of  42 articles inspired 
by classic and modern historiography, that introduce the reader into the parlia-
mentary affairs of  the French court. Laval’s translation met the demand – very 
much alive in late-sixteenth-century France – for a kind of  manual for the train-
ing of  the sovereign, as a crucial element in defending the unity and stability 
of  the monarchy.

Il primo nucleo delle massime politiche di Francesco Guicciardini note con 
il nome di Ricordi fu composto dopo il suo soggiorno come legato in Spagna, 
nel 1512, alla corte di Ferdinando il Cattolico. La raccolta fu rimaneggiata ed 
arricchita in un secondo momento, negli anni precedenti il 1525, quando lo 
storico governa le terre di Romagna a servizio di papa Clemente VII, adoperan-
dosi per la costituzione della lega di Cognac, ultimo tentativo di porre un freno 
all’espansione di Carlo V nella Penisola. Nel pieno di un’intensa attività diplo-
matica, le gravi vicende che Guicciardini si trova a fronteggiare alimentano 
le riflessioni che confluiscono nei suoi aforismi politici. Questa redazione del 
testo, nota ai filologi come versione A, è quella a cui attingono le prime stampe 
cinquecentesche.1 Le edizioni moderne che leggiamo oggi, invece, si basano 

papior@yahoo.it
1  Sulla storia editoriale del testo dei Ricordi cfr. E. Lugnani Scarano, Le redazioni dei 

Ricordi e la storia del pensiero guicciardiniano dal 1512 al 1530, «Giornale storico della lettera-
tura italiana», CXLVII, 1970, pp. 183-259; G. Tanturli, Quante sono le redazioni dei Ricordi di 
Francesco Guicciardini?, «Studi di filologia italiana», LXI, 1998, pp. 229-271; E. Pasquini, L’ul-
tima ‘redazione’ dei Ricordi, in Bologna nell’età di Carlo V e Guicciardini, a cura di E. Pasquini 
e P. Prodi, Bologna 2002, pp. 241-249.



Maria Elena Severini

~  254  ~

su una terza versione, autografa, composta più tardi, nel 1530, ma edita solo 
nell’Ottocento: questa redazione, chiamata C, presenta un testo meno politico 
e più intimista, molto diverso da quello letto alla fine del XVI secolo.2 È, invece, 
la versione A quella che trasmette gli avvertimenti politici ai contemporanei del 
fiorentino: essa circola in numerose e diverse edizioni a stampa, pubblicate sia 
in Italia che in molti altri paesi d’Europa.

Il primo allestimento che offre i Ricordi ai lettori è, infatti, quello dell’e-
sule fiorentino Jacopo Corbinelli 3 che li pubblica, nel 1576, a Parigi, presso lo 
stampatore Frédéric Morel.4 Corbinelli, per primo, manipola il materiale a sua 
disposizione, ordina le sentenze, opera alcune censure e, nella sezione Annota-
tioni che aggiunge al testo, seleziona e riferisce numerose fonti classiche.5 Negli 
anni che seguono in molti lavorano sugli avvertimenti politici, traducendoli, 
rimaneggiandoli, fornendone versioni diverse.6 Tra le principali edizioni della 
redazione A, due, in particolare, entrambe realizzate a Venezia qualche anno 
dopo, meritano di essere segnalate: quella del domenicano Fra Sisto e quella del 
poligrafo Francesco Sansovino, che godranno di un’ampia circolazione e faran-
no da base ad ulteriori allestimenti.7 La princeps del ’76 resta, tuttavia, esempla-

2  F. Guicciardini, Ricordi politici e civili, in Id., Opere inedite, illustrate da G. Canestrini 
e pubblicate per cura dei conti P. e L. Guicciardini, 8 voll., Firenze 1857-66, I, pp. 83 sgg. 
Sulle prime edizioni ottocentesche dei Ricordi cfr. M.E. Severini, I «magnanimi consigli»: le 
prime edizioni ottocentesche dei Ricordi di Francesco Guicciardini, «Italian Studies», LXX, 2015, 
2, pp. 191-210.

3  L’esule fiorentino ricava il testo da una copia trasmessagli nel 1574 dall’amico Piero 
del Bene, che l’aveva avuta dal cardinale Orsini, cui, a sua volta, era pervenuta probabilmen-
te da un nipote dell’autore, Piero Guicciardini. Per queste notizie cfr. il manoscritto T. 167 
della Biblioteca Ambrosiana, c. 29r: «Il nostro abate tornò e portommi gl’avertimenti aurei 
del Guicchardino», cfr. V. Luciani, Francesco Guicciardini e la fortuna dell’opera sua, Firenze 
1949, cap. X, pp.  311 sgg. Su Corbinelli cfr. R. Calderini de Marchi, Jacopo Corbinelli et 
les érudits français d’après la correspondance inédite Corbinelli-Pinelli (1566-1587), Milano 1914; 
J.F. Dubost, La France italienne XVIe-XVIIe siècles, Paris 1997, «Constitution de la France ita-
lienne», pp. 128-140.

4  F. Guicciardini, Piu consigli et auuertimenti di messer Francesco Guicciardini gentilhuomo 
fiorentino in materia di republica et di privata, Stampato in Parigi da Federigo Morello, regio 
stampatore, 1576. Per l’edizione anastatica cfr. Id., Piu consigli et avvertimenti – Plusieurs advis 
et conseils, a cura di V. Lepri e M.E. Severini, Roma 2005.

5  Per una disamina del lavoro di Corbinelli sul testo cfr. V. Lepri – M.E. Severini, Ja-
copo Corbinelli editore politico, in Eaed., Viaggio e metamorfosi di un testo. I Ricordi di Francesco 
Guicciardini tra XVI e XVII secolo, Genève 2011, pp. 37-68.

6  Sulla prima fortuna europea del testo vedi Luciani, Francesco Guicciardini e la fortuna 
dell’opera sua, cit.; Lepri – Severini, Viaggio e metamorfosi di un testo, cit.

7  Considerationi civili, sopra l’historie di m. Francesco Guicciardini e d’altri historici / tratta-
te per modo di discorso da m. Remigio Fiorentino. Doue si contengono precetti, e regole per principi, 
per rep., per capitani, per ambasciatori, e per ministri di principi, e s’hanno molti auuedimenti del 
uiuer ciuile, con l’essempio de’ maggior principi e rep. di Christianità: con alcune lettere familiari 
dell’istesso sopra varie materie scritte à diuersi gentil’huomini: e CXLV aduertimenti di m. Francesco 



~  283  ~

Valentina Lepri

PER LA RICEZIONE DI MACHIAVELLI E DI GUICCIARDINI 
NELLA CULTURA DIPLOMATICA DELLA POLONIA 

CINQUE-SEICENTESCA

Abstract. – This article explores the circulation of  certain Italian political 
and historical works in the Polish diplomatic milieu between the 16th and 17th 
centuries. Attention is focused on the production of  two of  the most influential 
diplomats of  that time, the Jesuit Krzysztof  Warszewicki and the nobleman 
Andrzej Maksymilian Fredro. The article reveals that, despite having differ-
ent educational backgrounds and opposing political objectives, both used the 
Italian sources in a similar way. Pondering the management of  foreign policy, 
both Warszewicki and Fredro turned their attention to the thought of  Ital-
ian writers. The diplomats read the works of  authors such as Machiavelli and 
Guicciardini in order to better analyse their own State, under constant threat 
by its enemies. This aspect of  the influence of  Italian culture in Early Modern 
Europe is still little-known, thus calling for further investigation.

«La terra è fredda et ghiacciolosa, et però produce poco vino et poco olio; 
ma per lo contrario fa molto grano e molti altri legumi. Abbonda di bestiami, di 
carne, di mele, di latte, di burro, di cera, di pesci e di frutti d’ogni sorta».1 Con 

vlepri@ifispan.waw.pl
1  Del gouerno de i regni et delle republiche cosi antiche come moderne libri XVIII. Ne quali si 

contengono, i magistrati, gli offici, & gli ordini proprij che s’osseruano ne predetti principati. Doue 
si ha cognitione di molte historie particolari, utili & necessarie al uiuer ciuile, 1561, appresso 
Francesco Sansovino, c. 77 (ovviamente nella citazione «però» è da intendersi ‘perciò’). Su 
questo straordinario autore ed editore si veda Delle inscrizioni veneziane raccolte ed illustrate 
da Emmanuele Antonio Cicogna, 6 voll., Venezia 1824-53, IV, 1834, pp. 31-89; Id., Memoria 
intorno la vita e gli scritti di Messer Lodovico Dolce, «Memorie del R. Istituto Veneto di Scienze, 
Lettere ed Arti», XI, 1863, pp. 359-429; D. von Hadeln, Sansovinos Venetia als Quelle für die 
Geschichte der venezianischen Malerei, «Jahrbuch der Preußischen Kunstsammlungen», XXXI, 
1910, pp. 149-158; G. Pusinich, Un poligrafo veneziano del Cinquecento: Francesco Sansovino, 
«Pagine istriane», VIII, 1911, pp. 1-18, 121-130, 145-151; P.F. Grendler, Francesco Sansovino 
and Italian Popular History, 1560-1600, «Studies in the Renaissance», XVI, 1969, pp. 139-180. 
Lo studio più esaustivo resta comunque quello E. Bonora, Ricerche su Francesco Sansovino 
imprenditore librario e letterato, Venezia 1994.



Valentina Lepri

~  284  ~

queste parole Francesco Sansovino (1521-1586) presenta la Polonia nel Del gover-
no et amministratione di diversi regni et repubbliche, volume che stampa nella propria 
officina tipografica agli esordi della sua attività come editore, nel 1561. Tale de-
scrizione non costituisce una novità o un’eccezione nel panorama della letteratu-
ra di ispirazione geografica e antropologica del tempo poiché la Confederazione 
lituano-polacca è una realtà che attrae l’intellighenzia europea per diversi motivi 
che vanno dall’ordinamento politico, alle risorse economiche, fino a toccare i 
costumi e la condotta in materia religiosa. Per rimanere in Italia ne scrivono con 
ammirazione Antonio Possevino, che trasforma il Paese in un avamposto stra-
tegico per osservare tutto l’Est Europa; Giovan Battista Ramusio che la descrive 
con cura nel fortunato Delle navigazioni et viaggi (1550-1559); 2 mentre Giovanni 
Botero dedica importanti riflessioni al suo indirizzo parlamentarista.3

A colpire i contemporanei sono in particolare la tolleranza religiosa che ne 
fa «una terra senza roghi», secondo la nota definizione di Janusz Tazbir,4 come 
pure l’organizzazione statale, dal momento che la Polonia del Cinquecento è 
lo Stato europeo più esteso ad avere adottato un governo di tipo misto in cui al 
concetto di gerarchia si affianca quello di rappresentanza. Per quanto riguarda 
l’apertura a culti diversi il regno ha già alle spalle una lunga storia nella quale i 
vari gruppi etnici e religiosi convivono fin dai tempi di Casimiro il Grande (al 
trono dal 1333 al 1370): la garanzia dell’autorità centrale si consolida anche da 
un punto di vista costituzionale in occasione della Konfederacja Warszawska 
del 1573 che crea una situazione senza confronto in Europa. L’ordinamento 
dello Stato, invece, che prevede la partecipazione attiva di altri soggetti poli-
tici oltre al sovrano, passa attraverso diverse trasformazioni e viene fissato in 
modo defintivo solo alla morte dell’ultimo rappresentante della dinastia Jagel-
lone, Sigismondo Augusto, nel 1572. In quell’anno la monarchia diventa di tipo 
elettivo e il potere del re viene ulteriormente limitato dai cosiddetti articoli 
enriciani, intitolati al Valois che conserva la corona solo per pochi mesi, prima 
di ritornare precipitosamente a Parigi dove lo attende un trono per lui più am-
bito. Malgrado la repentina perdita del sovrano gli articoli restano in vigore e 
obbligano quanti si succedono al francese alla convocazione periodica dell’as-
semblea nobiliare, la Sejm, che decide su questioni importanti per il Paese come 
l’economia e la politica estera.5

2  Ramusio attinge le informazioni sulla Polonia dalle opere di Maciej Miechowita. Per 
le corrispondenze fra questi due autori rimando ai brillanti studi condotti da Katharina Pie-
chocki all’interno di un progetto attualmente in corso e dal titolo Cartographic Humanism: 
Defining Early Modern Europe, 1400-1550.

3  Botero ne scrive nella quinta parte delle Relazioni universali.
4  J. Tazbir, A State without Stakes. Polish Religious Toleration in the Sixteenth and Seven-

teenth Centuries, Warszawa 1973 (ed. or. Państwo bez stosów. Szkice z dziejów tolerancji w Polsce 
w XVI i XVII w., Warszawa 1967).

5  Per un generale orientamento sul sistema parlamentare polacco tra XVI e XVII se-



~  301  ~

Marco Matteoli

GIORDANO BRUNO A PRAGA 
TRA LULLISMO, MATEMATICA E FILOSOFIA

Abstract. – In 1588, from early spring to autumn, Giordano Bruno spent 
six months in Prague, living at the Spanish embassy. Here he attended at the 
edition of  two works: De specierum scrutinio, a lullian text composed of  De lam-
pade combinatoria Lulliana and De compendiosa architectura, and Articuli centum et 
sexaginta adversus mathematicos. If  the first recalled the two lullian works pub-
lished by Bruno in Paris and Wittenberg, the second offered a new geomet-
rical model, founded on minimum, a new conceptual object under which he 
brought together unity, atom and geometrical point. Thus, here he began a 
new theoretical season which reached its fulfillment with the Frankfurt poems, 
especially De triplici minimo et mensura. In this article I aim to demonstrate the 
intellectual framework, from Prague to Helmstedt, which supported Bruno’s 
philosophical searching about this new status of  matter, within this peculiar 
theory of  atomistic geometry. I focus my reflections on those students who 
met Bruno at Helmstedt and followed him to Padua.

Nelle dichiarazioni raccolte durante la fase veneta del processo, Giordano 
Bruno racconta di essere giunto a Praga nella primavera del 1588 e di avervi 
soggiornato per circa sei mesi; 1 ciò viene confermato anche da altre importanti 
fonti documentarie: anzitutto dall’Oratio valedictoria, pronunciata di fronte al 
senato accademico l’otto marzo 1588, la cui data documenta, approssimativa-
mente, il periodo della partenza da Wittenberg; 2 poi l’iscrizione nel registro 
dell’università di Tubinga, in data 17 novembre 1588, che invece rivela la pre-
senza di Bruno in quella città dopo il soggiorno praghese; infine la testimo-

marco.matteoli@sns.it
1  Cfr. V. Spampanato, Vita di Giordano Bruno con documenti editi e inediti, Messina 1921, 

p. 703; A. Mercati, Il sommario del processo di Giordano Bruno, Roma 1942, p. 105.
2  Cfr. G. Bruno, Oratio valedictoria, in Eiusd. Opera latine conscripta, publicis sumptibus 

edita, recensebat F. Fiorentino [F. Tocco, G. Vitelli, V. Imbriani, C.M. Tallarigo], 3 voll. 
in 8 parti, Neapoli[-Florentiae] 1879-91, I, 1, p. 1. È utile ricordare che le date dei luoghi 
soggetti alla riforma protestante seguono il calendario giuliano.



Marco Matteoli

~  302  ~

nianza di Martin Crusius nella quale egli ricorda che a Tubinga, il 21 novem-
bre del 1588, fu messo a conoscenza da parte di Bruno del suggerimento che 
egli aveva ricevuto da Nicodemus Frischlin di recarsi presso la corte imperiale, 
dimostratosi poi, alla prova dei fatti, un consiglio infruttuoso e forse mosso 
da una motivazione poco nobile.3 Tale è dunque la breve cornice temporale 
entro cui si inserisce la permanenza di Bruno nell’allora capitale dell’Impero, 
circoscritta tra l’inizio della primavera e il tardo autunno del 1588; un periodo 
che, come è stato sottolineato da Cengiarotti e da altri studiosi,4 deve leggersi 
nel segno della continuità con il resto dell’esperienza tedesca, caratterizzata 
quindi da due principali e più significative tappe – Wittenberg (1586-1588) e 
Helmstedt (1589-1590) – e soggiorni più brevi, ma non meno importanti, come 
Praga, Tubinga e Francoforte, tra i quali si può includere anche Zurigo, dove 
Bruno passa poco prima di giungere in Italia. Una fase estremamente fertile dal 
punto di vista della produzione scientifica, che vede la stampa di alcune delle 
principali opere latine di Bruno – dagli scritti di argomento dialettico-lulliano, 
ai poemi francofortesi e l’ultima delle opere mnemotecniche – oltre che l’ela-
borazione delle cosiddette opere magiche e di due testi di argomento dialettico 
e metafisico, tutti editi postumi.5 Non è, tuttavia, solo per la vita scientifica e 

3  Cfr. R. Sturlese, Su Bruno e Tycho Brahe, «Rinascimento», II s., XXV, 1985, p. 325; 
E. Canone, «Hic ergo sapientia aedificavit sibi domum»: il soggiorno di Bruno in Germania (1586-
1591), in Giordano Bruno. Gli anni napoletani e la ‘peregrinatio’ europea. Immagini. Testi. Docu-
menti, a cura di E. Canone, Cassino 1992, pp. 126-129; S. Ricci, Giordano Bruno nell’Europa 
del Cinquecento, Roma 2000, pp. 410-411; M. Ciliberto, Giordano Bruno. Il teatro della vita, 
Milano 2007, pp. 393-395.

4  Cfr. G. Cengiarotti, Tra Wittenberg e Praga (1586-1588). Continuità e discontinuità nel 
progetto di riforma di Giordano Bruno, in Giordano Bruno in Wittenberg 1586-1588. Aristoteles, 
Raimundus Lullus, Astronomie, hrsg. von T. Leinkauf, Pisa-Roma 2004, pp. 133-148; Sturlese, 
Su Bruno e Tycho Brahe, cit., pp. 324-325.

5  Per rendersi conto di quanto essa sia significativa, è opportuno dare conto dell’intera 
produzione bruniana risalente a quei pochi anni. A Wittenberg Bruno pubblica, nel 1587, il 
De lampade combinatoria Lulliana e il De progressu et lampade venatoria logicorum, mentre nel 
1588 dà alle stampe l’Oratio valedictoria, con la quale si congeda dal senato accademico, e il 
Camoeracensis Acrotismus, che ripropone le centoventi tesi contro la fisica aristotelica discus-
se a Parigi nel 1586. Inoltre elabora una prima redazione della Lampas triginta statuarum, 
contenuta in un codice manoscritto assieme al De lampade combinatoria e alle Animadver-
siones circa lampadem Lullianam che porta la data del 1587, mentre risale al 1588 il testo sui 
Libri Physicorum Aristotelis, contenuto in due codici della biblioteca di Erlangen. A Praga, nel 
1588, vengono editi, invece, il De specierum scrutinio e gli Articuli centum et sexaginta adversus 
huius tempestatis mathematicos atque philosophos. Nel 1589 è pubblicata, a Helmstedt, l’Oratio 
consolatoria e nel 1591 a Francoforte escono il De triplici minimo et mensura, De monade, nume-
ro et figura, De innumerabilis, immenso et infigurabili, oltre al De imaginum, signorum et idearum 
compositione. Contemporaneamente, tra il 1589 e 1591 vengono elaborate tutte le cosiddette 
opere magiche: De magia, Theses de magia, De magia mathematica, De rerum principiis, elemen-
tis et causis, Medicina Lulliana, De vinculis in genere, raccolte nel codice Norov. Risalgono 
invece al 1591, probabilmente a Padova, una seconda stesura della Lampas triginta statuarum 



~  327  ~

Massimiliano Malavasi

FICINUS REDIVIVUS. SU UNA NUOVA EDIZIONE 
DELLA VERSIONE LATINA DEL PIMANDER E SUI RAPPORTI 

TRA UMANESIMO E RELIGIONE

Abstract. – Ficino’s translation of  the Hermetical treatises I-XVI has been 
hitherto read in the text published in the incunable of  1471 and reproduced 
in subsequent editions. In 2012 Maurizio Campanelli provided a first critical 
edition of  this work, containing a brilliant introductory essay dealing with the 
history of  the text, the quality of  Ficino’s translation, and the fortune of  his 
ideas about the figure of  Hermes Trismegistus. This publication provides an 
opportunity to rethink the role of  Hermetism in 15th and 16th century culture, 
and to evaluate the gnoseological shift which marked the religious sensibility 
of  the time, forced by the new spirit of  the forthcoming Modern Age to rede-
fine the very epistemological foundations of  the christian faith.

Qui o altrove, debitori
del caso
siamo piovuti,
provvisti del bisogno di mutare
la nascita in creazione *

1. Un giorno qualcuno prelevò dallo scrigno di una qualche biblioteca bi-
zantina un codice latore di uno di quei tanti tesori della cultura greca dei quali 
l’Occidente latino conosceva soltanto l’esistenza. Qualcuno poi lo copiò, forse 
in giorni di angoscia, prevedendo la caduta di Bisanzio e l’esodo a cui uomini 
e libri erano ormai condannati con poche speranze di salvezza. Di certo c’è il 

ma.malavasi@gmail.com
* G. Ciabatti, Pendola critica. A Franco Fortini, vv. 1-4, in Id., Preavvisi al reo, Lecce 1985, 

p. 115. Ecco il componimento nella sua interezza: «Qui o altrove, debitori / del caso / siamo 
piovuti, / provvisti del bisogno di mutare / la nascita in creazione, / tesi oltre il limite che 
segna inamovibile la zona / della ripetizione. // Pendola critica, il pensiero, / testardo nel 
rifiuto del riposo / agli estremi dei due punti morti / (il trucco e la disperazione), / lampo di 
rame lucido / cosciente della propria oscillazione». Colgo l’occasione di questa nota iniziale 
per ringraziare coloro che hanno letto e saggiamente postillato queste pagine: Lorenzo 
Geri, Carlotta Mazzoncini e Valerio Sanzotta.



Massimiliano Malavasi

~  328  ~

fatto che il doctus e probus monaco Leonardo da Pistoia portò quella copia dalla 
Macedonia in Italia e nel 1460 ne fece dono a Cosimo de’ Medici il Vecchio il 
quale si entusiasmò all’idea di possedere finalmente la parte mancante del Cor-
pus Hermeticum,1 la rivelazione segreta di un misterioso sapiente dell’antichità 
egizia, Ermete il «tre volte supremo»: nelle biblioteche d’Europa circolava in-
fatti da secoli solo una parte della grande raccolta dei trattati ermetici, l’Ascle-
pius, conservatosi nella sua interezza nella versione latina, ma non si disponeva 
dell’altra parte, che pure era citata da diversi Padri della Chiesa, dal Tertulliano 
del De anima al Lattanzio delle Divinae institutiones.2 Cosimo si affrettò a con-
ferire l’incarico all’allora trentenne Marsilio Ficino di tradurre quam citissime 
l’opera interrompendo l’identico lavoro cui stava attendendo sugli scritti dell’a-
matissimo Platone. A tal fine lo ospitò nella villa di Careggi – della quale poi 
gli fece dono a lavoro ultimato – e gli affidò il manoscritto portato dal monaco 
Leonardo, l’attuale Pluteo 71.33 della Biblioteca Laurenziana di Firenze: 3

«E multis denique Mercurii libris duo sunt in divinis precipui, unus de vo-
luntate divina, alter de potestate et sapientia dei. Ille Asclepius, hic Pimander 
inscribitur. Illum Apuleius Platonicus Latinum fecit. Alter usque ad hec tem-
pora restitit apud Grecos. At nuper ex Macedonia in Italiam advectus diligentia 
Leonardi Pistoriensis, docti probique monaci, ad nos pervenit».4

1  Del Corpus Hermeticum esistono tre pubblicazioni reperibili sul mercato italiano, tutte 
basate sulla storica edizione di Arthur D. Nock e André-Jean Festugière (Paris 19502, più 
volte ristampata): quella a cura di Valeria Schiavone (Milano 2001), quella a cura di Ilaria 
Ramelli (Milano 2005), che propone anche il testo dei frammenti copti della rivelazione di 
Ermete, e quella a cura di Paolo Scarpi (2 voll., Milano 2009-11), che riproduce anche le 
testimonianze armene sulla diffusione dell’opera e suggerisce, nell’Introduzione del curato-
re (I, pp. xi-xciii), alcuni spunti sulla presenza ‘carsica’ del pensiero ermetico nella cultura 
occidentale.

2  Sulla diffusione dell’ermetismo nel Medioevo si può fare riferimento agli studi di 
Paolo Lucentini e di Vittoria Perrone Compagni, in particolare il volume I testi e i codici di 
Ermete nel Medioevo, Firenze 2001.

3  Il codice venne forse realizzato a Mistrà dal momento che potrebbe provenire 
dall’«ambiente degli ultimi pletoniani», come lascerebbe intendere una postilla di Grego-
rio ieromonaco, uno degli allievi di Giorgio Gemisto (cfr. D. Speranzi, Di Nicola, copista 
bessarioneo, «Scripta. An International Journal of  Codicology and Paleography», VI, 2013, 
pp. 121-138: 123). Sul manoscritto si può leggere la scheda di Sebastiano Gentile in Marsilio 
Ficino e il ritorno di Ermete Trismegisto, Catalogo della mostra (Firenze, Biblioteca Medicea 
Laurenziana, 2 ottobre 1999-8 gennaio 2000), a cura di S. Gentile e C. Gilly, Firenze 1999, 
pp. 41-43; in quanto postillato dal Ficino compare anche nella recente catalogazione degli 
autografi ficiniani realizzata dallo stesso Gentile: si veda la voce Marsilio Ficino, in Autografi 
dei letterati italiani, II, Il Quattrocento, a cura di F. Bausi, M. Campanelli, S. Gentile, J. Han-
kins, consulenza paleografica di T. De Robertis, Roma 2013, pp. 139-168.

4  Argumentum Marsilii Ficini florentini in librum Mercurii Trismegisti, Firenze, Biblioteca 
Riccardiana, ms. 146, f. 2r.



~  359  ~

Brian P. Copenhaver

CONTRO ‘L’UMANESIMO’: 
L’AUTOCOSCIENZA DI PICO E LA SUA FAMA

Abstract. – Giovanni Pico della Mirandola, who has been famous for five 
centuries, thought of  himself  as a philosopher. Today, however, few philoso-
phers in the Anglophone world think of  him as a philosopher: instead, he is 
now a humanist. But ‘humanism’ was not a category known to Pico, unlike the 
category ‘philosophy’. Texts published in Pico’s lifetime, when compared to 
modern accounts of  this period, reveal problems arising from the application 
of  these categories across long periods of  time. Examination of  these problems 
shows that the terms ‘humanism’ and ‘humanist’ have produced confusion of  
four types: ideological, narrative, philosophical and taxonomical. Since these 
terms have done more harm than good, students of  the Renaissance should 
replace them with other terms – ‘classicism’ and ‘classicist’, perhaps.

1. Il profilo professionale di Pico

Umanista, filosofo, celebrità: chi era Giovanni Pico della Mirandola? La sua 
autocoscienza e la storia hanno, in qualche misura, avvalorato gli ultimi due ap-
pellativi. Pico era celebre già ai suoi tempi e in seguito la sua fama crebbe e perdu-
ra ancor oggi, benché mutata nei secoli. Sosteneva di essere un filosofo, sebbene 
siano pochi i filosofi anglofoni che oggi lo definirebbero tale. Ovviamente lui non 
si è mai definito ‘umanista’. La prima attestazione di un «humanista» appare in un 
documento che Pico non vide mai, scritto verso la fine della sua vita. Un secolo 
dopo, il termine era ancora poco usato, sia in latino sia nelle lingue volgari.1

brianc@humnet.ucla.edu
1  Copenhaver (2016) è un contributo recente su Pico e la sua fama; a partire da Cam-

pana (1946) e Kristeller (1961c) la letteratura in inglese (e in altre lingue) su terminologia 
e ideologie dell’umanesimo e degli umanisti ha conosciuto una fioritura notevole. A propo-
sito del rinvenimento da parte di Kristeller del termine «humanista» in una lettera italiana 
del 1490, Grendler (2006) osserva che «non è venuto in luce alcun uso precedente di hu-
manista, ma nel XVI secolo (soprattutto nell’ultimo trentennio) compaiono [...] molti altri 
riferimenti [...] in italiano, spagnolo e talvolta in latino». Desidero ringraziare per i preziosi 
consigli Michael Allen, Rebecca Copenhaver, Jim Hankins, Fabrizio Lelli, John Monfasani e 
Peter Stacey. La traduzione dell’originale inglese è di Fabrizio Lelli.



Brian P. Copenhaver

~  360  ~

Pico rese nota la sua autodescrizione nell’Oratio, in cui la voce ‘filosofia’ è 
usata sessantaquattro volte. Nel discorso il termine dignitas ricorre invece solo 
due volte e mai nel senso oggi associato all’‘umanesimo’. La celebre orazione 
di Pico tratta di mistica ascetica e non ha niente a che vedere con la dignità 
dell’uomo: il titolo ancor oggi in uso – De hominis dignitate – è stato aggiunto 
da un curatore, dopo la morte dell’autore. Ciò nonostante, una galleria con-
temporanea di celebrità – Wikipedia – intitola così l’Orazione, definendola «ma-
nifesto del Rinascimento» e «testo cardine dell’umanesimo rinascimentale».2

La lettura dell’opera in quest’ottica iniziò verso la fine dell’Età dei lumi. 
Prima di allora, benché la storia di Pico fosse stata raccontata da molti, i suoi 
ammiratori avevano prestato scarsa attenzione all’Oratio, spesso ignorandola 
del tutto e sottolineando invece il ruolo dell’autore come primo cabbalista cri-
stiano, flagello degli astrologi e – soprattutto – personalità affascinante, genio 
morto troppo presto, come Mozart. Nel mondo anglofono, il 1948 fu impor-
tante per rinverdire la fama di Pico, perché fu a partire da tale data che l’autore 
fu visto principalmente come autore dell’Oratio e il discorso fu letto come pro-
clama della dignità dell’uomo.3

Era il periodo in cui, dopo la II Guerra mondiale, l’educazione superiore 
conosceva un rapido sviluppo nell’America del Nord e occorrevano libri di te-
sto per i corsi di ‘Western Civilization’. Risale al 1948 un’antologia intitolata 
The Renaissance Philosophy of  Man, ancora diffusa ai nostri giorni, che include 
una versione inglese del discorso, testo di rado pubblicato in lingue moderne 
prima del XX secolo. The Western Heritage è un altro libro di testo del 1979 che, 
nei termini consueti dell’epoca, antologizza poche righe del discorso pichiano. 
Si tratta del passo in cui Pico immagina che Dio spieghi i termini della crea-
zione ad Adamo: «a lui è concesso di avere ciò che vuole, di essere quello che 
vuole». Il breve passo è così presentato, all’interno di un box:

2  Pico (2003), pp. 54, 68, 72, 74, 82-83, 100, ove l’autore si autodefinisce «filosofo»; digni-
tas ricorre alle pp. 22 e 48; sul tema dell’Oratio si veda Copenhaver (1999), (2002a), (2002b), 
(2007a), (2007b); si veda inoltre Copenhaver (2017b), sezione 2, su Pico e la dignitas; Giovan-
ni Pico della Mirandola in https://en.wikipedia.org/wiki/Giovanni_Pico_della_Mirandola

3  Copenhaver (2002); (2017b), sezioni 2, 9.

PICO DELLA MIRANDOLA STABILISCE 
L’IMMAGINE RINASCIMENTALE DELL’UOMO

Una delle descrizioni più eloquenti dell’immagine rinascimentale dell’uo-
mo ci è offerta dall’umanista italiano Pico della Mirandola (1463-1494). 
Nella sua celebre Orazione sulla dignità dell’uomo (ca. 1486) l’autore defini-
sce l’uomo libero di scegliere che cosa divenire.


	coperta
	00_principi
	01_sommario
	02_occhie1
	03_kraye
	04_terracciano
	05_panichi
	06_sacerdoti
	07_camerlingo
	08_paganini
	09_morresi
	010_occhie note
	011_angelini
	012_baldi
	013_severini
	014_lepri
	015_matteoli
	016_occhie discussioni
	017_malavasi
	018_copenhaver



