
ISSN 0080-3073

VOLUME
LIV

R
in

as
ci

m
en

to

Olschki

2014

ISTITUTO 
NAZIONALE 

DI STUDI 
SUL 

RINASCIMENTO 

Seconda Serie
VOLUME LII

Rinascimento
direttore

Michele Ciliberto

Leo S. Olschki Editore

2012





RINASCIMENTO

Seconda serie

volume cinquantaduesimo

anno sessantatreesimo mmxii



ISTITUTO 
NAZIONALE 

DI STUDI 
SUL 

RINASCIMENTO 

Seconda Serie
VOLUME LII

Rinascimento
direttore

Michele Ciliberto

Leo S. Olschki Editore

2012



Direttore

Michele Ciliberto

Comitato scientifico

Michael J. B. Allen - Simonetta Bassi - Andrea Battistini - Giuseppe 
Cambiano - Michele Ciliberto - Claudio Ciociola - Brian P. Copenhaver 
Mariarosa Cortesi - Germana Ernst - Massimo Ferretti - Massimo Firpo  
Gian Carlo Garfagnini - Mariano Giaquinta - Tullio Gregory - James 
Hankins - Fabrizio Meroi - Filippo Mignini - Vittoria Perrone Compagni  
Lino Pertile - Adriano Prosperi - Francisco Rico - Elisabetta Scapparone

Fiorella Sricchia - Loris Sturlese - John Tedeschi

Segretario di redazione

Fabrizio Meroi

Redazione

Sabrina Braccini  - O livia Catanorchi  - E lisa Fantechi  - A lfonso Musci

Per contatti e invii: fabmeroi@iris-firenze.org
Gli scritti proposti per la pubblicazione sono sottoposti a peer review.

Direzione - Redazione
Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento, Palazzo Strozzi, 50123 Firenze 

Tel. 055.28.77.28 • Fax 055.28.05.63 • E-mail: insr@insr.firenze.it • http://www.insr.it

Amministrazione
Casa Editrice Leo S. Olschki • Casella postale 66, 50123 Firenze

Viuzzo del Pozzetto 8, 50126 Firenze
Tel. 055.6530684 • Fax 055.6530214 • e-mail: periodici@olschki.it

Conto corrente postale 12707501

Abbonamento annuo 2012
Istituzioni - Institutions

La quota per le istituzioni è comprensiva dell’accesso on-line alla rivista.
Indirizzo IP e richieste di informazioni sulla procedura di attivazione

dovranno essere inoltrati a periodici@olschki.it 

Subscription rates for institutions includes on-line access to the journal.
The IP address and requests for information on the activation procedure

should be sent to periodici@olschki.it
Italia € 100,00 • Foreign € 122,00

Privati - Individuals

(solo cartaceo - print version only)
Italia: € 95,00 • Foreign € 105,00

Direttore responsabile: Michele Ciliberto

Autorizzazione del Tribunale di Firenze n. 1381 del 2 luglio 1960



~  V  ~

Il 16 aprile 2013 è morto Cesare Vasoli; era nato a Firenze il 12 gen-
naio del 1924; aveva quindi quasi novanta anni. Una lunga vita, pienis-
sima in ogni momento di lavoro; anzi, è meglio dire, di gioia del lavoro: 
un tratto centrale della sua personalità di uomo e di studioso.

Si era formato con Eugenio Garin e si era laureato su Nietzsche in 
Filosofia morale e al suo maestro era rimasto sempre profondamente le-
gato, riprendendone e sviluppandone in modo originale temi e motivi. 
Anzi, insieme ad altri allievi di eccezione della prima generazione, aveva 
collaborato con Garin nel proporre, dopo la lunga stagione burckhardtia-
na, una nuova immagine del Rinascimento, contribuendo con saggi ormai 
classici ad aprire e percorrere nuove piste di ricerca: l’arte della memoria, 
il lullismo, la retorica …

Tutti temi che ormai sono acquisiti ma che furono la ‘scoperta’ di 
un piccolo gruppo di studiosi raccolti intorno a un grande maestro, e in 
collegamento con i centri più avanzati della ricerca internazionale, a co-
minciare dal Warburg Institute di Londra.

In verità Vasoli – che ebbe sempre un forte interesse per la vita civile 
e anche per la politica – soprattutto negli anni Cinquanta partecipò atti-
vamente al dibattito ideologico nazionale, anche sulla scia delle Cronache 
di filosofia italiana di Garin. Sono gli interventi raccolti in un volume 
ormai introvabile, pubblicato da Lerici, dal titolo eloquente: Cultura e 
ideologia. Ma, progressivamente, Vasoli venne distaccandosi da questo 
tipo di argomenti per concentrarsi sulla cultura dell’Italia e dell’Europa 
moderne con aperture interdisciplinari molto importanti, iniziando dal 
mondo del diritto.

Questi interessi erano, nel suo caso, tutt’altro che casuali o episodici. 
Al contrario, discendevano da una opzione al tempo stesso metodica e 
storiografica, che trovava il suo pernio unitario in una concezione della 
storia della cultura modernamente intesa.

Sta qui, in effetti, il tratto originale di Vasoli rispetto al suo maestro 
Garin: pur prendendo le mosse dalla prospettiva delineata nella Filosofia 



Simonetta Bassi

~  VI  ~

come sapere storico, Vasoli la svolse, e la radicalizzò, portandola alle estre-
me conseguenze. Ma non era neppure questo un esito casuale: la filosofia 
era uno dei centri del suo interesse di studioso, ma ai suoi occhi essa si 
affiancava, e si chiariva nella sua reale funzione storica, attraverso la re-
lazione con le altre sfere della esperienza umana – dal diritto alla scienza, 
dall’arte alla religione (altro centro essenziale del lunghissimo lavoro di 
Vasoli). E qui basterebbe citare il massiccio volume sui rapporti tra pro-
fezia e religione nel Rinascimento e nel mondo moderno per rilevare il 
peso profondissimo che i suoi lavori hanno avuto nel porre in modi nuovi 
il problema del Rinascimento da un lato; dei rapporti tra Rinascimento e 
mondo moderno dall’altro.

A differenza di Paolo Rossi, altro scolaro di Garin al quale fu sempre 
legato, a Vasoli interessava mettere a fuoco le linee di continuità, coglien-
do le svolte e gli elementi di novità, ma tenendo ferma la centralità di una 
‘tradizione’ civile, intellettuale, culturale ed anche religiosa, alla quale egli 
restava fedele e della quale si sentiva un erede ed un prosecutore.

Infatti, anche se con molto understatement non ne evocava mai le 
matrici profonde, la sua ricerca muoveva invece da problemi e interroga-
zioni essenziali: sul senso della civiltà occidentale e, in questo quadro, del 
Rinascimento; sul significato del lavoro intellettuale; sulla funzione della 
storia e del lavoro storico. Non per nulla si era laureato su Nietzsche, 
conservando sempre – e anche questo è rivelatore – un forte interesse 
per un autore come Schopenhauer. 

Ci sarà tempo per tornare sul suo lavoro e sulla sua figura; quello 
che si può già dire è che la cultura italiana, e gli studi rinascimentali, con 
Vasoli perdono un maestro tanto riservato e pudico, quanto decisivo per 
quello che ha fatto su capitoli centrali della cultura italiana ed europea – 
da Dante, del quale diede una edizione classica del Convivio, a Marsilio da 
Padova; da Giovanni Pico a Ficino; da Bruno a Bodin, un altro dei suoi 
grandi autori. Il nostro Istituto ha un profondissimo debito di riconoscen-
za e di gratitudine per Cesare Vasoli, che dopo esserne stato Consigliere 
ordinario ne è stato Presidente dal 1988 al 1996 e poi, fino alla morte, 
Presidente onorario. Ne ricorderemo l’opera con un seminario di studi 
che avrà luogo nel prossimo mese di giugno e pubblicando la bibliografia 
integrale dei suoi scritti, un’opera alla quale teneva molto e da cui risulta, 
con la forza delle cose, l’intensità e l’ampiezza del suo lavoro.

Una volta Giorgio Pasquali scrisse che la creazione è sempre gioiosa: 
la vita e il lavoro di Vasoli – dalla giovinezza agli ultimi giorni – sono una 
splendida conferma delle sue parole.



~  VII  ~

p. 	 3

 » 	 37

 » 	 59

 » 	 99

 » 	 117

 » 	 181

 » 	 201

 » 	 211

 » 	 243

SOMMARIO

Saggi e testimonianze

Guido Giglioni, Theurgy and Philosophy in Marsilio Ficino’s 
paraphrase of Iamblichus’s De mysteriis Aegyptiorum .  .

Massimo Firpo, il volto, la maschera, la caricatura. Sulla celebre 
‘testina’ di niccolò Machiavelli .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Salvatore Carannante, «Quell’intelletto artefice …». causa, prin-
cipio e intelletto universale nel de la causa di bruno .  .  .

Testi e commenti

Francesco Paolo Di Teodoro, aggiunte all’epistolario del casti-
glione: lettere inedite alla madre aloisia (1525-1528) .  .  .

Eva Del Soldato, francesco vimercato’s De placitis naturalibus 
platonis et aristotelis, ac inter eos de illis consensione et dis-
sensione .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Note e varietà

Simona Mercuri, Le rime di Giovanni Pico della Mirandola. Pro-
blemi testuali e interpretativi .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Alessandra Paola Macinante, Per un episodio folenghiano: la 
divisione del «varolo» (Baldus, XV) e il «concilium princi-
pis» di Giovenale (SAT., IV) .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Matteo Al Kalak, Ridere e riformare. egidio foscarari e il pre-
sunto novelliere di francesco ghini .  .  .  .  .  .  .  .  .

Donato Verardi, «in lingua nostra italiana». sul greco e il latino 
nel lessico filosofico vernacolare di cesare rao .  .  .  .  .



Sommario

~  VIII  ~

p. 	 251

 » 	 291

 » 	 317

 » 	 363

 » 	 391

 » 	 393

Francesco Giusti, le circostanze del dolore. il canzoniere di fine 
cinquecento di francesca turina bufalini e i suoi modelli .  .

Ilenia Russo, per ‘necessità’, per ‘elezione’ o per ‘giustizia’. sul 
concetto di legge nel rinascimento .  .  .  .  .  .  .  .  .

Gabriele Donati, la fortuna di un primitivo: matteo civitali e 
i primordi della storiografia artistica lucchese .  .  .  .  .  .

Variazioni

Simonetta Bassi, More about Giordano Bruno’s Works on Magic .

Indice dei manoscritti .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Indice dei nomi .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .



~  3  ~

Guido Giglioni

Theurgy and Philosophy in 
Marsilio Ficino’s Paraphrase of 

Iamblichus’s De Mysteriis Aegyptiorum

Abstract. – This article is a study of Marsilio Ficino’s paraphrase of Iam-
blichus’s Master Abammon’s Reply to Porphyry’s Letter to Anebo, which Ficino 
entitled De mysteriis Aegyptiorum (1497). Iamblichus’s articulate discussion of 
the relationship between philosophy, theology and theurgy in response to Por-
phyry’s objections suited Ficino’s philosophical programme extremely well, in 
that, like Iamblichus, he believed that the effects of theurgic practice could be 
explained only as instantiations of a wider onto-theological understanding of 
reality, in which the radical transcendence of the One acted as an inexhaustible 
source of meaning and action, capable of accounting for the significance and 
causal power of human rituals.

1. Introduction: the ‘Iamblichus project’ in the Renaissance

The image of the philosopher encompassing within his persona the 
distinctive traits of the magus and the priest enjoyed a widespread revival 
during the Renaissance. It restored for a while the speculative credentials 
of the high priest officiating at rites of external and internal purification 
while engaging in the most abstract philosophical contemplations and 
while performing magical rites of transformation involving both nature 
and the mind. Perhaps the most vocal and systematic advocate of this kind 
of all-embracing wisdom that could unify philosophy, theology and magic 
was Tommaso Campanella, who, in both his Metaphysica (published in 
1638) and Theologia (written between 1613 and 1624) intimated that a 
true philosopher should investigate both the natural and the supernatural 
world, relying on the tradition of magical knowledge to find philosophi-

Guido.Giglioni@sas.ac.uk



Guido Giglioni

~  4  ~

cally plausible and legitimate ways of reconciling the two worlds. We 
know that representatives of late Platonic philosophy resorted to a techni-
cal term to denote this figure of hyper-rational and all-powerful priest: the 
eourg. In the early modern period, no one contributed to resurrecting 
this ideal from the works of late antique Platonists more than Marsilio 
Ficino, who in the last decades of the fifteenth century translated semi-
nal texts from Plotinus, Porphyry, Proclus, Synesius and Dionysius the 
Pseudo-Areopagite, providing, in some cases, illuminating and influential 
commentaries on their works. It was especially in De mysteriis Aegyptio­
rum that Ficino found a detailed and nuanced portrait of the eourg as 
a high priest engaged in ritual activities of a supernatural order. In that 
work, originally known as Master Abammon’s Reply to Porphyry’s Letter 
to Anebo, Iamblichus, the fourth-century Platonist from Chalcis, had ‘dis-
guised’ himself as the Egyptian priest Abammon to address a series of 
questions posed by Porphyry to Anebo, another Egyptian sage.

This article is part of a larger study into the fortuna of Iamblichus’s 
De mysteriis Aegyptiorum from Ficino to Campanella, in which I intend 
to explore how a particular idea of reconciliation between religion and 
philosophy evolved during the Renaissance, from the heyday of Floren-
tine Platonism to the less optimistic views of Counter-Reformation the-
ology. In this story, it is probably Francesco Patrizi and Campanella who 
marked the end of the Iamblichean ‘project’ in the Renaissance, name-
ly, the attempt carried out by philosophers, theologians and influential 
Church figures to reconcile the belief in the efficacy of human works 
and divine sacraments with the view of God’s absolute transcendence 
(a characteristic shared by certain Platonic currents and some positions 
within the Christian tradition). The translation of De mysteriis Aegyptio­
rum carried out by Niccolò Scutelli during the 1530s testified to a rather 
cautious and politically more prudent reception of Iamblichus’s work, a 
Tridentine phase, as it were, in which the theme of ancient rituals and 
sacrifices discarded the unashamedly Hermetic framework characteristic 
of the Florentine reception of Iamblichus and other important figures 
of late Platonism. In the first decades of the seventeenth century, finally, 
while systematizing his own metaphysical and theological views, Campan-
ella promoted a general reappraisal of the Ficinian brand of late Platonic 
thought, re-confirming Iamblichus’s key role in strengthening the ties be-
tween metaphysics, religion and magic. 

Iamblichus’s articulate discussion of the relationship between philoso-
phy, theology and theurgy in response to Porphyry’s objections suited Fi-



~  37  ~

Massimo Firpo

il volto, la maschera, la caricatura.
Sulla celebre ‘testina’ di niccolò machiavelli

Abstract. – The essay outlines the iconography of Machiavelli, in particu-
lar concerning the so-called ‘testina’ (‘little head’), which appeared for the first 
time on the titlepage of his works published by Comin da Trino in Venice in 
1540. Widely disseminated throughout the sixteenth and seventeenth century not 
only in Italy, the image presents the Florentine secretary as an ugly, unreliable 
and evil man, and may be considered as a fragment of early antimachiavellism. 
The discovery of the source of that image (a portrait of the Ferrarese Fino Fini, 
author of a massive Flagellum contra Iudaeos) allows us to understand even the 
anti-jewish implications of that image.

L’unico ritratto affidabile di Machiavelli,1 presumibilmente autentico 
in quanto proveniente dall’eredità della famiglia Ricci, della quale sua fi-
glia Bartolommea (la Baccina) aveva preso il nome dopo il matrimonio con 
Giovanni,2 è quello consegnato a un busto in terracotta policroma, forse 
derivato da una maschera mortuaria (che ne spiegherebbe la rigidità dei 
tratti somatici), databile alla prima metà del Cinquecento già della colle-
zione Loeser, oggi conservato a Palazzo Vecchio 3 (tav. 1). Vestito da un 
abito rosso le cui maniche sporgono dal lucco nero, il segretario fiorenti-
no vi è raffigurato in posizione frontale, con lo sguardo pungente e glacia-
le fisso davanti a sé, il volto reso affilato da un naso diritto, prominente e 
appuntito, le guance scavate sotto gli zigomi sporgenti e una fronte ampia 

massimo.firpo@unito.it
1 S ull’iconografia machiavelliana, anche per ulteriori notizie bibliografiche, mi limito a 

rimandare a R. Ridolfi, Vita di Niccolò Machiavelli, Firenze 19787, pp. 428-432, nota 42.
2 L . Dami, Il cosiddetto Machiavelli del Museo del Bargello, «Dedalo», VI, 1925-26, pp. 

556-569; Ridolfi, Vita di Niccolò Machiavelli, cit., pp. 419 e sgg.
3 L a ritrattistica del pittore toscano è esplicitamente ignorata nella monografia di J. Spal-

ding, Santi di Tito, New York-London 1982, pp. 517-518.



Massimo Firpo

~  38  ~

e stempiata sotto i corti capelli scuri pettinati all’indietro che si infittisco-
no dietro la nuca. Fu senza dubbio questo il modello su cui si basò intor-
no al 1570 Santi di Tito (1536-1603) nel dipingere il quadro anch’esso a 
Palazzo Vecchio (Tav. 2), in cui la figura diventa pressoché intera e di tre 
quarti e il segretario fiorentino è presentato nell’atto di tenere un paio di 
guanti nella mano sinistra e di posare la destra su un libro chiuso, men-
tre le labbra diritte e sottili della terracotta si piegano qui in un sorriso 
che dà vita al personaggio e sembra quasi invitare lo spettatore a una sor-
ta di complice intelligenza. Un’invenzione del pittore fiorentino così effi-
cace da essere evocata nel titolo di una discussa biografia di Machiavelli, 
Il sorriso di Niccolò, scritta appunto «per capire il significato di quel suo 
sorriso che affiora dalle lettere, dalle opere e da alcuni ritratti».4 Non al 
Rosso Fiorentino né a Cecchino Salviati, ma a un ben più mediocre pit-
tore della cerchia di Santi di Tito è da ascrivere il ritratto già acquistato 
da Sotheby’s a Londra dalla marchesa Sofia Serristori e poi collocato nel-
la villa dell’Albergaccio a San Casciano in Percussina, oggi all’Istituto na-
zionale di studi sul Rinascimento, che si basa sul dipinto del maestro per 
presentare Machiavelli seduto, assorto nei suoi pensieri mentre sfoglia 
con le lunghe dita nervose della mano sinistra un voluminoso manoscrit-
to che tiene sulle ginocchia (Fig. 1). Più volte replicato – anche nella ver-
sione attribuita al Rosso o al Salviati (Fig. 2) – in numerose incisioni che 
figurano sul frontespizio o l’antiporta di edizioni machiavelliane sette-ot-
tocentesche o in cataloghi di uomini illustri (Figg. 3, 4, 5), nonché nella 
statua in marmo di Lorenzo Bartolini posta a metà Ottocento in una nic-
chia del Loggiato degli Uffizi (Fig. 6), o ancora nel Machiavelli allo scrit-
toio dipinto nel 1900 da Stefano Ussi, ora alla Galleria nazionale d’arte 
moderna di Roma (Fig. 7), quel ritratto ha offerto per secoli l’immagine 
canonica del segretario fiorentino, se non altro quella comunemente rite-
nuta la più veritiera a partire dal Settecento, poi impostasi nel secolo suc-
cessivo come quella del pensoso e appassionato profeta del Risorgimento 
italiano.

Sulla terracotta policroma o su qualche dipinto ad essa vicino – non 
foss’altro per i colori dell’abito – si basò anche l’ignoto autore del ritrat-
to di profilo fattone a metà Cinquecento per il museo di Paolo Giovio, 
di cui esiste una copia di Cristofano dell’Altissimo agli Uffizi, sormonta-
ta dall’iscrizione nicol:vs macchiavellvs, che presenta quest’ultimo con il 
volto pensoso e invecchiato dalla precoce canizie dei capelli che spunta-

4 M . Viroli, Il sorriso di Niccolò. Storia di Machiavelli, Roma-Bari 1998, p. vii.



~  59  ~

Salvatore Carannante

«QUELL’INTELLETTO ARTEFICE …». 
CAUSA, PRINCIPIO E INTELLETTO UNIVERSALE 

NEL DE LA CAUSA DI BRUNO

Abstract. – This essay will focus on Bruno’s analysis of the concepts of cause, 
principle and universal intellect contained in the second dialogue of Cause, Prin-
ciple and Unity. Starting from the distinction between theology and philosophy, 
which deal, respectively, with God, «first cause and first principle», and nature, 
the «proximate cause and principle», Bruno chooses to leave aside the theologi-
cal research, related to faith and concerning «things above the sphere of our 
intelligence», preferring to explore the nature as «vestige» and «shadow» of the 
unknowable Deity. After having clarified the difference between the terms ‘cause’ 
and ‘principle’, Bruno introduces the universal intellect as «first and principal 
faculty of the world soul», analyzing it as efficient, formal and final cause of 
natural production. The aim of the article is to examine Bruno’s theory of uni-
versal intellect from two different, but complementary, points of view: on the one 
hand, by means of reconstructing his continuous dialogue with the philosophical 
tradition, on the other hand, trying to show the philosophical meaning of this 
concept in the general context of his methaphysics.

Premessa

Il dialogo secondo del De la causa, principio et uno di Giordano Bru-
no si apre con il riconoscimento delle grandi difficoltà connesse alla co-
noscenza del «primo principio e causa», cui si intreccia, al contempo, la 
riaffermazione di un sapere visto come scire per causas: la «real cognizione 
de le cose» è infatti ricondotta a quella dei principi e delle cause che ne 
sono alla base, distinti in «causa prossima e principio prossimo», cono-
scibile «non facilmente», e «causa e principio primo», attingibile «diffi-
cilissimamente». Si tratta di un dualismo destinato ad essere tematizzato 

salvatore.carannante@sns.it



Salvatore Carannante

~  60  ~

nel dialogo quarto, dove Bruno porrà da un lato l’uno ineffabile in cui 
tutto è «complicato, unito et uno» e, dall’altro, quell’universo infinito e 
senza centro che ne rappresenta il «grande simulacro, la grande imagi-
ne, e l’unigenita natura», in cui ciò che nell’uno coincide perfettamente 
si esplica nella molteplicità degli enti.1 Si tratta di una duplicità di piani 
in cui è chiaramente ravvisabile la ripresa e la rielaborazione della dico-
tomia cusaniana tra esplicato e complicato, caricata, però, di un valore 
sensibilmente diverso rispetto a quello accordatole dal Cardinale, che la 
adopera, ad esempio nel Trialogus de possest, per salvaguardare la distin-
zione tra Creatore e creatura, tra l’unità perfetta di Dio, in cui tutti gli 
enti si trovano complicite, e l’unità dell’universo, realizzantesi attraverso la 
molteplicità degli enti che sussistono explicite, dispersi nello spazio e nel 
tempo.2 All’inizio del libro secondo del De docta ignorantia il dualismo è 
declinato in relazione all’infinito: se Dio, massimo assoluto, è «negative 
infinitum; quare solum illud est id, quod esse potest omni potentia», in 
cui il molteplice trova perfetta unificazione, l’universo, pur abbracciando 
tutte le cose, rimane «unità contratta nella molteplicità degli enti» 3 che, 
per la resistenza opposta dalla materia, «non potest esse negative infini-
tum, licet sit sine termino et ita privative infinitum; et hac consideratione 
nec finitum nec infinitum est».4 

È proprio intorno alla questione dell’infinito che diviene chiara la 
torsione cui il Nolano sottopone la propria fonte: Dio ed universo sono 
infatti parimenti infiniti e la distinzione tra complicato ed esplicato ri-
guarda le modalità secondo le quali tale infinità si realizza. Dio infatti è 
infinito complicatamente, in modo semplice, tramite la perfetta coinciden-
za di ‘parti’ a loro volta infinite, che realizzano perfettamente le proprie 
potenzialità; l’universo è anch’esso infinito, ma esplicatamente, come to-

1  «[…] l’universo è tutto quel che può essere, secondo un modo esplicato, disperso, dis-
tinto: il principio suo è unitamente et indifferentemente; perché tutto è tutto et il medesimo 
semplicissimamente, senza differenza e distinzione»; G. Bruno, Dialoghi filosofici italiani, a 
cura e con un saggio introduttivo di M. Ciliberto, Milano 2000, p. 248.

2  Cfr. Nicolaus de Cusa, Trialogus de possest, edidit R. Steiger, Hamburgi 1973, p. 10. 
3  G. Santinello, Introduzione a Niccolò Cusano, Roma-Bari 1987, p. 42.
4  Nicolaus de Cusa, De docta ignorantia, ediderunt E. Hoffmann et R. Klibansky, Lip-

siae 1932, p. 64. In Cusano, quindi, la dicotomia complicatio-explicatio è volta a rimarcare la 
subordinazione ontologica dell’universo a Dio, stabilendo una separazione che solo l’azione 
mediatrice di Cristo può riscattare; cfr. P. Secchi, «Del mar più che del ciel amante»: Bruno e 
Cusano, prefazione di M. Ciliberto, Roma 2006, pp. 224-225. Osserva acutamente Santinello 
che l’esplicazione non è «uno sviluppo, un potenziamento quasi di Dio, come se egli fosse un 
germoglio che si esplica nella pianta; è invece una contrazione dell’essere divino, un depoten-
ziamento e una diminuzione»; Santinello, Introduzione a Niccolò Cusano, cit., p. 44.



~  99  ~

Francesco Paolo Di Teodoro

AGGIUNTE ALL’EPISTOLARIO DEL CASTIGLIONE: 
LETTERE INEDITE ALLA MADRE ALOISIA (1525-1528) *

Abstract. – The topic of this essay is six unknown Letters addressed by Bal-
dassar Castiglione to his mother Aloisia, from an unpublished manuscript pre-
served in a Private Archive in Mantua. The Letters which span from March 1525 
to December 1528 were written during the Spanish Nunciature. They extend the 
Castiglione’s epistolary (adding new information on the edition of the Cortegiano) 
and increase the knowledge on the diplomatic activity of the Mantuan man of 
letters, in particular those composed after the Sack of Rome, which focused not 
only on a family matter but on political too. The most noticeable are the letter 
dated to 15th November 1527 and that one dated to 27th December 1528. The 
first letter was known thanks to information provided by Bernardino Marliani 
(1584) and Antonio Beffa Negrini (1606); after a long search without any reasult, 
this letter was considered lost. The second letter was addressed by Baldassar Ca-
stiglione to his mother just a few weeks before his death (8 February 1529).

La complessità di una moderna edizione dell’epistolario di Baldassar Casti-
glione è testimoniata dal lungo tempo intercorso tra il primo volume di Lettere, 

francesco.diteodoro@polito.it
*  Ringrazio il possessore del codice per la liberalità con cui ha acconsentito alla pubblica-

zione dei documenti e per le molte cortesie usatemi nel corso dello studio. Sono grato a Lucia 
Bertolini per la lettura attenta del testo e per i preziosi suggerimenti.

Nelle trascrizioni ho riprodotto fedelmente la grafia dell’originale salvo distinguere, in 
base al diverso valore fonetico, u da v; ho risolto le abbreviazioni entro parentesi tonde (  ); ho 
regolato i segni diacritici, l’interpunzione e l’uso delle maiuscole; ho diviso le parole secondo 
l’uso moderno (per es. accioché, che nel ms. è scritta acciò che; ho però reso come separate le 
preposizioni articolate prive del raddoppiamento consonantico). Tra parentesi quadre ([ ]), a 
parte l’indicazione di pagina e la data esplicitata in apertura di ciascuna lettera, ho indicato le 
integrazioni. Ogni altra divergenza dall’originale è segnalata in apparato.

Abbreviazioni:
ASMN: 	Archivio di Stato di Mantova;
AST: 	 Archivio di Stato di Torino;
BAV: 	 Biblioteca Apostolica Vaticana.



Francesco Paolo Di Teodoro

~  100  ~

curato da Guido La Rocca nel 1978,1 e il secondo, annunciato come in stampa 
sin dal 2001, ma di cui ancora si attende la pubblicazione. I più recenti rinveni-
menti di autografi 2 o di copie di lettere inedite complicano il lavoro.

D’altro canto la stampa delle missive del letterato mantovano ha avuto una 
storia travagliata, benché iniziata molto presto. Essa, infatti, aveva preso l’avvio 
nel 1508 quando Federico Veterani aveva reso nota l’epistola Ad Sacratissimum 
Britanniae Regem Henricum de Guido Ubaldo Montefeltrio Urbini Duce,3 opera 
pubblicata nel 1513 da Ottaviano Petrucci 4 e di cui recentemente Uberto Mot-
ta ha offerto un’edizione critica.5

Particolarmente significative, ed emblematiche della fortuna dell’epistolario, 
sono le vicissitudini dell’edizione cinquecentesca di cui Camillo Castiglione si era 
fatto promotore e che Bernardino Marliani aveva approntato.6 Mai pubblicata, 
la raccolta del Marliani è nota attraverso il ms. J.b.ix.5 dell’AST (vistato dall’In-
quisitore mantovano il 9 ottobre 1579) 7 e il ms. H dell’ASMN.8

1  Cfr. B. Castiglione, Le lettere, a cura di G. La Rocca, I (1497- marzo 1521), Mila-
no 1978. Si tratta della più vasta raccolta di lettere castiglionesche dopo le edizioni dei fra-
telli Volpi e dell’abate Serassi: Opere volgari, e latine del Conte Baldessar Castiglione. No-
vellamente raccolte, ordinate, ricorrette, ed illustrate, come nella seguente lettera può vedersi, 
da Giovanni Antonio e Gaetano Volpi …, Padova, Giuseppe Comino, MDCCXXXIII; P. 
Serassi, Lettere del Conte Baldassar Castiglione, ora per la prima volta date in luce, Pado-
va, Comino, 1769, 1771 (d’ora in poi: Serassi). L’edizione La Rocca è consultabile (a esclu-
sione degli apparati) in Biblioteca Italiana, Università degli Studi di Roma ‘La Sapienza’ 
(http://www.bibliotecaitaliana.it/xtf/view?docId=bibit000997/bibit000997.xml). Per la revi-
sione dell’edizione La Rocca si consultino: http://aiter.unipv.it/lettura/BC/ (Parte prima 1497-
1513, a cura di G. La Rocca, U. Morando, M. Paoletti, A. Stella, R. Vetrugno); http://aiter.
unipv.it/lettura/BD/ (Parte seconda 1514-1521, a cura di G. La Rocca, U. Morando, R. Vetru-
gno).

2  Rammento, tra gli ultimi rinvenimenti autografi F. P. Di Teodoro, «Petro Jacomo de V. 
Ex.tia fu qui sabato passato di notte …»: una lettera autografa di Baldassar Castiglione a Federi-
co Gonzaga da una collezione privata francese, «Bulletin de l’association des historiens de l’art 
italien», XII, 2007, pp. 5-10.

3  Cfr. L. Michelini Tocci, Il manoscritto di dedica della Epistola de vita et gestis Guidu-
baldi Urbini Ducis ad Henricum Angliae Regem di Baldassarre Castiglione, «Italia medioevale 
e umanistica», V, 1962, pp. 273-282.

4  Balthasaris Castilionii ad Henricum Angliae Regem Epistola de Vita et Gestis Guidu-
baldi Urbini Ducis, Impressum Forosempronii per Octavianum Petrutium civem Forosempro-
niensem, anno Domini MDXIII, IIII cale(n)das Augusti.

5  Cfr. B. Castiglione, Vita di Guidubaldo duca di Urbino, a cura di U. Motta, Roma 
2006.

6  Per la storia della progettata edizione cfr. I. Affò, Vita del cavaliere Bernardino Marliani 
mantovano, Parma 1780, pp. xxxvi-xlii; V. Cian, Un episodio della censura in Italia nel secolo 
XVI: l’edizione spurgata del Cortegiano, «Archivio Storico Lombardo», XIV, 1887, pp. 661-727; 
Castiglione, Le lettere, cit., pp. xxvi-xlii.

7  Per un regesto del ms. cfr. R. Renier, Notizia di lettere inedite del conte Baldassare Ca-
stiglione, Torino, Vincenzo Bona - Tip. della R. Accademia Albertina, 1889.

8  Cfr. ASMN, Archivio Castiglioni, inv. 12 bis, b. 23, ms. H. Per tale ms. si veda G. La 



~  117  ~

Eva Del Soldato

FRANCESCO VIMERCATO’S DE PLACITIS NATURALIBUS 
PLATONIS ET ARISTOTELIS, AC INTER EOS DE ILLIS 

CONSENSIONE ET DISSENSIONE * 

Abstract. – Francesco Vimercato has always been an elusive personality de-
spite his philosophical and philological achievements. Born in Milan, he spent 
the better part of his life in Paris, working at the Collège Royale and producing 
a number of Aristotelian commentaries. Usually considered an Averroist, Vimer-
cato nonetheless had interests that stretch beyond what this label might suggest: 
the treatise here published for the first time – the De placitis naturalibus Platonis 
et Aristotelis – demonstrates that he was also at ease as an interpreter of Platon-
ic texts. This article provides an analysis and the edition of the text, offering a 
reconstruction of the context in which the work was composed. The article also 
addresses the teaching of Platonism in the universities, and presents new data 
regarding Vimercato’s biography.

Perhaps because there were several authors of the same name who lived in 
Paris during his lifetime, or because of the multiple ways in which his name is 
spelled (Vimercato, Vicomercato, Vimercate, Vimercati, the latter still in com-
mon use in Lombardy), the life of Francesco Vimercato has long been cloud-
ed in obscurity. Nevertheless, although a complete exposition of his works is 
still expected, Vimercato has been considered with good reason an important 
figure of sixteenth century Aristotelianism, both as thinker and as a translator 
of Aristotelian texts.1 

evadel@sas.upenn.edu
*  I wish to thank Peter A. Mazur, David A. Lines, Luca Bianchi, Ivanoe Privitera, and 

the two anonymous readers for their suggestions.
1  The major point of reference is still N. W. Gilbert, Francesco Vimercato of Milan: A 

Bio-Bibliography, «Studies in the Renaissance», XII, 1965, pp. 188-217; but on Vimercato as 
a philosopher and a translator of Aristotle see also B. Nardi, Saggi sull’aristotelismo padovano 
dal secolo XIV al XVI, Firenze 1958, pp. 404-408; C. B. Schmitt, Aristotle and the Renaissance, 
Cambridge (MA) 1983, pp. 79-81.



Eva Del Soldato

~  118  ~

Born in Milan in 1512, Vimercato studied in Bologna, Pavia and Padua and 
in 1540 went to Paris, where he started teaching logic at the Collège Du Plèssis. 
In the meantime he entered the circle of the bishop Pierre Duchâtel, a former 
collaborator of Erasmus who was Maître de la Librairie du Roi and a royal read-
er, but in particular the patron and promoter of a plan aimed at drawing foreign 
scholars to the Collège Royale (the future Collège de France).2 The support of the 
bishop, and his uncommon philosophical and philological skills, allowed Vimer-
cato to become a royal lecturer of Latin and Greek philosophy at the Collège 
Royale in 1542, a position which came with a high salary and the opportunity to 
confront some of the most intensely debated philosophical questions of his time.

Among them was the longstanding debate over the meaning of entelechy, a 
term which was important for interpreting key aspects of Aristotelian psychology. 
The Renaissance debate had originated in Italy at the end of the fifteenth centu-
ry and later became popular in France, even as the object of satire by François 
Rabelais in Gargantua and Pantagruel.3 Though he never dedicated a single trea-
tise on the topic, Vimercato fully discussed the problem of the meaning of en-
telechy in the commentary which devoted to the third book of the De anima, in 
1543, and in the same year he appeared also as the main character of a dialogue 
De entelechia, composed by his student Spirito Martino, in both cases defending 
the thesis of the soul as forma assistens according to an averroistic perspective.4 

Another famous debate, in which Vimercato took part because of his distin-
guished position within the Collège Royale, was the Ramist-affaire: in it, Vimercato 
defended Aristotelianism against the attacks of Pierre de la Ramée.5 Along with 
Léger Duchesne, Pierre Galland and Adrien Turnèbe, he contributed significantly 
to the first condemnation of the writings of Ramus in 1544, and few years later 
he was probably involved in an editorial project directed by Jacques Charpentier, 
meant to demonstrate the Christian suitability of Aristotle’s theory of soul.6 Also 

2  P. Galland, Petri Castellani Vita, Parisiis 1674.
3  A thorough reconstruction of the debate can be found in E. Garin, Endelecheia e En-

telecheia nelle discussioni umanistiche, «Atene e Roma», V, 1937, pp. 177-187. F. Rabelais, 
Gargantua et Pantagruel, V, 19. See also H. Busson, Le rationalisme dans la littérature françai-
se de la Renaissance (1533-1601), Paris 1957, pp. 257-258; C. Lauvergnat Gagnière, Lucien 
de Samosate et le lucianisme en France au XVI e siècle: athéisme et polémique, Genève 1988, 
pp. 286-287.

4  Significantly, Vimercato’s commentary on the De anima was reprinted in 1591 together 
with Victorinus Strigel’s notes on the Libellum de anima written by his teacher Melanchton, 
who had been one of the main protagonists of the debate on entelechy. See V. Strigel, In Phi-
lippi Melanchtonis labellum de anima notae, quibus accessit F. Vicomercati … De anima rationali 
peripatetica disceptatio, Leipzig 1591.

5  On Vimercato’s opposition to Ramus see P. Sharratt, Nicolaus Nancelius, Petri Rami 
Vita, «Humanistica Lovaniensia», XXIV, 1975, pp. 254-256.

6  See E. Del Soldato, Sulle tracce di Bessarione. Appunti per una ricerca, «Rinascimento», 
II s., L, 2010, pp. 321-342.



~  181  ~

Simona Mercuri

Le rime di Giovanni Pico della Mirandola.
Problemi testuali e interpretativi *

Abstract. – The rhymes of Giovanni Pico della Mirandola – as well as oth-
er works by him (both in Latin and in vernacular) – have been awaiting for a 
long time a serious scholarly study. Traditionally classified as poetry exercises of 
his youth, they have been almost totally neglected by scholars. The issues to be 
explored in view of a future critical edition of the rhymes are many: the bound-
aries of Pico’s ‘canzoniere’, which are still to be drawn; the role played by scat-
tered poems, whose authorship is uncertain; the comparison of witnesses con-
taining the poems which belong to a manifold tradition, which is still to be done. 
All these elements will help to identify possible variations of authorship and/or 
different stages of writing. This paper lays the basis for a new critical edition: 
the sonnets I have examined, which have been critically edited and commented 
on, represent an example of the textual and interpretative problems raised by 
the entire corpus of Pico’s poems.

Classificate come giovanili prove poetiche, semplici esercizi di stile, e confi-
nate al rango di ‘opera minore’ all’interno della limitatissima produzione in vol-
gare del Mirandolano, le rime di Giovanni Pico attendono da tempo un’edizio-
ne criticamente fondata. Il capitolo sulla loro fortuna novecentesca è piuttosto 
breve: nel 1963 Paul Oskar Kristeller ha offerto agli studiosi un sicuro punto di 
partenza per un’eventuale indagine sulla tradizione delle poesie del Conte, pub-
blicando A Tentative List of Manuscripts contenenti opere pichiane, ivi compre-
se le poesie a lui attribuite; 1 i rari contributi sull’argomento usciti negli anni suc-

simona.mercuri@tin.it
* I l testo che qui si presenta è stato discusso nel corso di un seminario di filologia svol-

tosi presso il Dipartimento di Scienze dell’Antichità, Medioevo e Rinascimento e Linguistica 
dell’Università di Firenze il 4 giugno 2012; al prof. Giuliano Tanturli, organizzatore del semi-
nario, e a quanti vi hanno preso parte, esprimo la mia più sincera gratitudine.

1  P. O. Kristeller, Giovanni Pico della Mirandola and his Sources, in L’opera e il pensiero 
di Giovanni Pico della Mirandola nella storia dell’Umanesimo, Convegno internazionale (Mi-
randola, 15-18 settembre 1963), 2 voll., Firenze 1965, I, pp. 35-133: 107-123 (poi ristampato 



Simona Mercuri

~  182  ~

cessivi hanno però privilegiato l’analisi di una parte della tradizione manoscritta 
o di singoli componimenti: nel 1967 Hermann Goldbrunner ha curato la prima 
edizione moderna della sestina Era nella stagion che l’alto Giove, di cui egli ave-
va trovato testimonianza nel ms. Vat. lat. 5225 della Biblioteca Apostolica Va-
ticana; 2 nel 1992 Francesco Bausi ha preso in esame il capitolo ternario Né più 
né men como a Natura piace, assegnato a Pico dal manoscritto Vat. lat. 7182, ma 
a parere dello studioso piuttosto opera di Niccolò da Correggio, che lo avrebbe 
dedicato al Mirandolano; 3 nel quinto centenario della morte dell’autore (1994), 
presso l’editore Einaudi ha infine visto la luce una pregevole edizione commen-
tata di 45 sonetti a cura di Giorgio Dilemmi, nella quale però non hanno trova-
to posto tutte le poesie attribuite al filosofo, ma soltanto quelle tramandate dal 
codice Italien 1543 della Bibliothèque Nationale de France.4

La restante bibliografia sulla poesia in volgare di Pico risale in buona par-
te alla fine dell’Ottocento e ai primi anni del Novecento: nel 1894 Felice Ceret-
ti riprodusse il testo di 24 sonetti basandosi su due codici (il ms. a.H.6.1 della 
Biblioteca Estense di Modena, e il Naz. II ii 75 della Biblioteca Nazionale Cen-
trale di Firenze) 5 e nello stesso anno Leon Dorez, fondandosi esclusivamente sul 

in Id., Studies in Renaissance Thought and Letters, 4 voll., Roma 1956-1996, III, pp. 227-304). 
Alcuni testimoni erano già stati segnalati da Eugenio Garin in G. Pico della Mirandola, De 
hominis dignitate, Heptaplus, De ente et uno e scritti vari, a cura di E. Garin, Firenze 1942 
[ripr. anast. Torino 2004], pp. 6 nota 2, e 54 nota 1.

2  H. Goldbrunner, Zu den Gedichten des jungen Pico della Mirandola, «Archiv für Kul-
turgeschichte», XLIX, 1967, pp. 105-110. Allo studioso tedesco è però rimasta sconosciuta 
una stampa cinquecentesca della suddetta sestina che, rispetto al manoscritto, presenta varianti 
di un certo rilievo (vd. qui a p. 185); il componimento, nella redazione tramandata da questo 
secondo testimone, è stato edito e commentato da F. Bausi (Due schede pichiane: la sestina e 
l’Apologia, «Interpres», XXIV, 2005, pp. 239-256: 239-247), e accolto nell’ed. in Cd-rom delle 
Opere complete di Pico, a cura dello stesso Bausi (Roma-Torino 2000).

3  F. Bausi, Per le Rime di Niccolò da Correggio, «Interpres», XII, 1992, pp. 197-222: 197-212.
4  G. Pico della Mirandola, Sonetti, a cura di G. Dilemmi, Torino 1994. Agli studi fin 

qui menzionati, si aggiunga il saggio di M. Martelli, La poesia giovanile e le opere in volgare 
di Giovanni Pico della Mirandola, in Giovanni Pico della Mirandola, Convegno internazionale 
di studi nel cinquecentesimo anniversario della morte (Mirandola, 4-8 ottobre 1994), 2 voll., a 
cura di G. C. Garfagnini, Firenze 1997, II, pp. 531-541, di cui si dirà in seguito.

5  F. Ceretti, Sonetti inediti del Conte Giovanni Pico della Mirandola, messi in luce dal sac. 
F. C., Mirandola 1894. Come precisa lo stesso Ceretti nella prefazione al volume, egli utilizzò 
trascrizioni fatte da altri e delle quali venne in possesso; quella dei 19 sonetti del cod. Naz. II 
ii 75 di Firenze era infatti stata donata in precedenza a Giuseppe Campori da Giovanni Raf
faelli; mentre quella dei sonetti modenesi (con le relative note di commento) gli era stata for-
nita da Ercole Sola. Il curatore pubblicò i testi così come gli vennero consegnati, ovvero quelli 
tratti dal ms. fiorentino in una versione toscaneggiante e ammodernata e quelli modenesi in 
una sorta di trascrizione ‘diplomatica’, senza divisione delle parole, distinzione tra u e v, tra e 
ed è, e senza punteggiatura; al numero XVIII collocò inoltre il sonetto Quando nascesti Amor, 
quando la terra, che, stando alle indicazioni fornite a p. 60, sarebbe stato ricavato dal Magl. 
VII 1187 della Biblioteca Nazionale Centrale di Firenze, al f. 136, mentre in realtà in questo 
manoscritto – di appena 78 carte – il componimento non c’è.



~  201  ~

Alessandra Paola Macinante

PER UN EPISODIO FOLENGHIANO: 
LA DIVISIONE DEL «VAROLO» (BALDUS, XV) E IL 

«CONCILIUM PRINCIPIS» DI GIOVENALE (SAT., IV) *

Abstract. – Moving from the examination of the four different editions of 
Baldus and from the linguistic analysis of the ichtyonym varolo, chosen by Fo-
lengo to replace the latin rhombus, and trying to justify the presence of the verse 
45, «Quamprimum medio stetit haec impresa senatu», this short paper explores 
the first part of the fish-episode in the XV book of Baldus, pointing out the debt 
towards the noted fourth satire of Juvenal, where Domitian invokes the Roman 
Senate just to deliberate on the cooking of a huge fish.

Un episodio di beffa interrompe la lunga digressione astronomica che oc-
cupa il XIV e il XV libro del Baldus.1 Il passo, assente sino alla redazione Ci-
padense (P e T non ne riportano alcuna traccia), è inserito ex novo tra il 1539 
e il 1540, per restare pressoché inalterato nella stesura definitiva, la Vigaso Co-
caio.2 

*  Desidero ringraziare il professor Claudio Ciociola per aver letto con grande attenzione 
le mie pagine e per i preziosi suggerimenti. Ringrazio anche Luca D’Onghia e Massimiliano 
Malavasi per i numerosi e utili consigli.

1  Si concentrano sulla sola seconda parte dell’episodio di beffa, rintracciando valenze 
cristologiche nei ‘pesci parlanti’ (qui non in esame): B. Salvago, Beffe tradizionali nel Baldus 
del Cocai, «Rassegna nazionale», III, 1930, pp. 91-105; R. Rinaldi, Le imperfette imprese. Studi 
sul Rinascimento, Torino 1997, pp. 103-116; G. Petrolini, Due noterelle folenghiane, «Lingua 
nostra», LXII, settembre-dicembre 2001, pp. 65-78, poi in Id., Per indizi e per prove. Indagini 
sulle parole. Saggi minimi di lessicologia storica italiana, Firenze 2008, pp. 127-146. D’ora in 
avanti cito il Baldus dall’ed. a cura di M. Chiesa, Torino 1997.

2  Per la storia delle redazioni si veda C. Cordié, Le quattro redazioni del Baldus di Teofilo 
Folengo, Torino 1936; riprendo da qui la ormai tradizionale siglatura: Paganini (P), Toscolanen-
se (T), Cipadense (C) e Vigaso Cocaio (V). Cfr. inoltre E. Bonora, Le Maccheronee di Teofilo 
Folengo, Venezia 1956, capp. I e II, e C. F. Goffis, Teofilo Folengo. Studi di storia e poesia, 
Torino 1935, pp. 34-45; M. Pozzi, Le quattro redazioni delle Macaronee di Teofilo Folengo e il 
loro contesto culturale, in Teofilo Folengo nel quinto centenario della nascita (1491-1991), Atti 
del convegno (Mantova, Brescia, Padova, 26-29 settembre 1991), a cura di G. Bernardi Peri-



Alessandra Paola Macinante

~  202  ~

Durante la descrizione dei sette cieli, «quos male scripserunt veteres, peiu-
sque moderni» (Baldus, XV 381), Cingar concede ai suoi uditori (e lettori) una 
tregua, sospende il racconto, e invita tutti al riposo. Vediamo così dispiegarsi la 
vis narrativa di Folengo nella prima parte del XV libro, che con il precedente 
forma un dittico.3

Riassumo brevemente i fatti narrati: «Baldus, Lonardus, Cingar, scalcusque 
Bocalus» (ivi, 37), dopo aver riposato, affrontano una nuova rocambolesca im-
presa: desinare. Cingar, brandita la spada, divide un grosso pesce in sole tre par-
ti, cogliendo l’occasione per trapolare nuovamente Boccalo: «Quattuor accum-
bunt, ubi tres accumbere debent» (ivi, 50). Per primo lo stesso Cingar afferra la 
testa del pesce, adducendo quale giustificazione che «in capite libri de me scrip-
sere prophetae» (ivi, 62), segue Baldo che, nel prendere ventralia piscis, cita Lu-
cano  – «Lucanumque legit: Medium tenuere beati» (ivi, 68) –,4 e infine, con 
l’approvazione di Ovidio – «exitus acta probat» (ivi, 73) –, Lonardo tira a sé la 
coda. Così, mentre i tre arraffano caput, bustum e cauda, per il buffone, unitosi 
solo da poco alla ciurma, non rimane coellum, nulla da mangiare.

Nelle sue annotazioni Faccioli non rimanda ad alcuna fonte, mentre Chiesa 
commenta: «viene rielaborata nei versi seguenti una situazione novellistica che 
si ritrova, per esempio, nel cappone diviso per grammatica nella novella CXXIII 
di Sacchetti»,5 così come nel XXVI capitolo delle Sposizioni di Vangeli.6 Nel Tre-
centonovelle, il figlio di Vitale da Pietra Santa, bonissimo grammatico, ordisce una 
beffa ai danni della matrigna, preoccupata che i denari spesi per l’educazione 
del figliastro possano ridurre le entrate della casa: durante la cena, al provoca-
torio invito di lei a tagliare il cappone per gramatica, il giovane risponde serven-
dosi proprio della retorica quale affilato coltello; assegna le parti povere del vo-
latile a ciascun componente della famiglia in conformità al ruolo d’ognuno – la 
testa al padre, le gambe all’alacre matrigna, li sommoli de l’alie alle sorelle, de-
stinate a ‘volar via’ di casa –, preservando per sé il meglio, l’intero cappone: «Io 

ni e C. Marangoni, Firenze 1993, pp. 33-47; M. Zaggia, Breve percorso attraverso le quattro 
redazioni delle Macaronee folenghiane, ivi, pp. 85-101.

3  Anche grazie al richiamo testuale che accomuna l’ultimo verso del XIV e il primo del 
XV: «Ergo repossemus; video ronfare Bocalum» (Baldus, XIV 415); «Corpora somnifero recrea
rat quisque riposso» (ivi, XV 1). Tale artificio ritorna più volte nel Baldus: così tra i libri X e 
XI, XI e XII, XVII e XVIII, XXIV e XXV.

4  La citazione non trova però riscontro in Lucano, contrariamente a quanto dichiara Fac-
cioli, Baldus, a cura di E. Faccioli, Torino 1989, nota ad loc., p. 494. Intervengono sulla que-
stione, senza risolverla, anche Chiesa e Rinaldi: Baldus, ed. Chiesa, cit., nota ad loc., p. 625; 
Rinaldi, L’evangelio comico del Baldus, in Id., Le imperfette imprese, cit., pp. 89-116: 108. A 
tal proposito si veda più avanti la nota 8.

5  Chiesa, ed. cit., nota a Baldus, XV 45, p. 623.
6  Nel suo commento al Trecentonovelle, Puccini segnala la presenza di «una stesura poco 

diversa della novella in Sposizioni, XXVI» (F. Sacchetti, Il Trecentonovelle, a cura di D. Puc-
cini, Torino 2004, p. 335: da qui si cita).



~  211  ~

Matteo Al Kalak

RIDERE E RIFORMARE.
EGIDIO FOSCARARI E IL PRESUNTO NOVELLIERE DI 

FRANCESCO GHINI 

Abstract. – The article focuses on three novels in the codex 1621 of the 
Biblioteca Universitaria of Bologna. The texts are attributed to the Modenese 
humanist Francesco Ghini, to whom it seems possible to ascribe the production 
and/or the collection of many other materials in the same manuscript. In addition 
to the novels (transcribed in the appendix of this article), there are many letters 
from the lost archives of the Dominican Egidio Foscarari, bishop of Modena 
from 1550 to 1564. The analysis of the codex allows to recall some episodes of 
religious dissent in the mid-16th century, shows complicities and compromis-
ing approaches of Foscarari and raises questions about the use of novels in the 
Modenese heretical movement.

1. Cosa ci facciano tre novelle tra le carte di un morigerato vescovo del Cin-
quecento è un mistero tutt’altro che risolto.1 Non è facile figurarsi il domenica-
no Egidio Foscarari, vescovo di Modena dal 1550 al 1564, intento a sfogliare pa-
gine colme di tradimenti, passioni e anticlericalismo per trascorrere qualche ora 
di riposo o distrarsi dai gravosi incarichi del governo pastorale. Eppure quan-
do uno sconosciuto copista del XVI secolo, don Virgilio Romangilio,2 trascrisse 
materiali di vario tipo all’interno del codice 1621 della Biblioteca Universitaria 

matteo.alkalak@sns.it
1  Queste le abbreviazioni utilizzate di seguito: AAMo = Archivio Arcivescovile, Modena; 

ASMo = Archivio di Stato, Modena; ASV = Archivio Segreto Vaticano; BAV = Biblioteca Apo-
stolica Vaticana; BUBo = Biblioteca Universitaria, Bologna; DBI = Dizionario biografico degli 
italiani, Roma 1960-2012. Ringrazio Franco Bacchelli per il confronto puntuale che mi ha of-
ferto nel corso della ricerca, Michele Lodone e Alessandra Mantovani per la preziosa lettura. 
Il contributo nasce a margine di una ricerca in corso su Egidio Foscarari, spronata dai consigli 
e dalla competenza di Massimo Firpo cui sono debitore di molte riflessioni. 

2  Su di lui non è stato possibile reperire notizie, come già segnalò F. Bacchelli, Di una 
lettera su Erasmo ed altri appunti da due codici bolognesi, «Rinascimento», II s., XXVIII, 1988, 
pp. 257-287: 261, nota 8. 



Matteo Al Kalak

~  212  ~

di Bologna,3 accanto a diari, dispacci e lettere dirette a Foscarari o da lui scrit-
te, incluse tre novelle che, pur prive di un pregio particolare, possono svelare 
dettagli interessanti sugli ambienti che gravitarono attorno al domenicano e, per 
molti versi, furono la causa delle sue sventure.4 

Prima di addentrarci nei problemi relativi all’attribuzione e ai contenuti dei 
testi in esame, è opportuno richiamare brevemente il profilo di Foscarari per 
comprendere la cornice entro cui ci si muoverà.5 Nato nel 1512 da una del-
le più illustri famiglie bolognesi, Egidio entrò, appena quattordicenne, nel con-
vento cittadino di San Domenico, dove intraprese gli studi giuridici e canonisti-
ci. Addottoratosi presso l’Università e nominato priore del convento, nel 1547 
fu chiamato a Roma da Paolo III per ricoprire l’ufficio di maestro del Sacro Pa-
lazzo. In questa veste partecipò alla fase bolognese del Concilio, e nel 1550 fu 
destinato da Giulio III alla guida della diocesi di Modena, sino ad allora ret-
ta dall’amico e protettore Giovanni Morone.6 Ad accomunare i due erano non 
solo un’affinità umana e una stima profonda, ma anche una politica moderata 
nei confronti del dissenso religioso. Se Morone dal 1542 aveva aderito alle tesi 
di Juan de Valdés, fondate sul primato della giustificazione per fede e dell’illu-
minazione divina, le posizioni di Foscarari risultano meno definite ancorché for-
temente intrise di irenismo e pastoralità, esplicatisi in modo inequivocabile pro-
prio durante il governo modenese. Grazie a speciali privilegi concessi da Giulio 
III,7 il domenicano poté infatti assolvere con procedure sommarie gli eretici che 
si presentavano al suo cospetto e, come vedremo, durante gli anni del suo epi-
scopato le comunità eterodosse crebbero e operarono relativamente indisturbate. 
Non sorprende dunque che Gian Pietro Carafa, padre dell’Inquisizione e fauto-
re di una linea rigorista, una volta salito al soglio pontificio con il nome di Pao
lo IV mettesse sotto processo sia Morone sia Foscarari, accusando quest’ultimo 
di aver fornito al primo carte e documenti con cui scagionarsi. Solo la morte 
di Carafa e l’elezione di Pio IV consentirono il proscioglimento dei due impu-
tati, la loro assoluzione e il decisivo coinvolgimento nell’ultima fase del Con-
cilio tridentino. Come testimoniano alcuni dei dispacci conservati nel codice 

3  Cfr. Inventari dei manoscritti delle biblioteche d’Italia, XXI, Firenze 1914, pp. 106-107.
4  Le novelle, pubblicate in appendice con alcune minime note di carattere paleografico, 

sono conservate in BUBo, Codice 1621, Parte Prima, cc. 66r-80v.
5  Cfr. S. Feci, s.v., in DBI, XLIX, pp. 280-283; Ead. in Dizionario storico dell’Inquisizio-

ne, diretto da A. Prosperi, con la collaborazione di J. Tedeschi e V. Lavenia, Pisa 2010, II, 
p. 615.

6  Su Morone, si veda ora il quadro di sintesi offerto da M. Firpo, s.v., in DBI, LXXVII, 
pp. 66-74. 

7  Cfr. B. Fontana, Documenti vaticani contro l’eresia luterana in Italia, «Archivio della 
Società romana di storia patria», XV, 1892, pp. 71-165, 365-474: 419; E. Brambilla, La giusti-
zia intollerante. Inquisizione e tribunali confessionali in Europa (secoli IV-XVIII), Roma 2006, 
pp. 68 sgg. 



~  243  ~

Donato Verardi

«IN LINGUA NOSTRA ITALIANA».
SUL GRECO E IL LATINO NEL LESSICO FILOSOFICO 

VERNACOLARE DI CESARE RAO

Abstract. – Cesar Rao was a philosopher and man of letters of the Italian 
Renaissance. This essay concerns the importance of Greek and Latin in his ver-
nacular philosophical writings. Rao attempts to create a coherent philosophi-
cal language in order to explain natural phenomena to a wide public and defeat 
superstition. Thanks to his solid knowledge of classical languages, he explains 
in his work I Meteori a great number of technical philosophical words derived 
from Greek and Latin.

«Ho preso a dire qualche volta intorno ad alcun concetto, a cui manchi nome 
appropriato ne la lingua nostra, di usar alcun vocabolo, che forse appresso del 
Boccaccio, o del Petrarca non si troverà. E questo ho fatto volentieri, percioché 
molto meglio ho giudicato che sia l’essere inteso con alcun vocabolo non in tutto 
nostro, che o circoscrivendo, o con qualche sforzata riduzione dipingendo, ren-
der così confuse o fosche le mie parole, che né da altri, né da me stesso intender 
si possa quel che io tra quelle mi voglia dire. E s’io mi servirò ancora di alcuna 
voce o nome non così ricevuta da l’uso comune de la lingua nostra, ancor che 
quanto per me si puote ne userò pochi, perdonatemi vi prego, poiché sappiamo 
che chi vorrà ridurre le scienze, e le arti in questa lingua, sarà sforzato a servirsi 
di molte voci latine e greche, come già fecero i Romani, e particolarmente Cice-
rone quando condusse la maggior parte de la Filosofia ne la lingua latina».

Con queste parole, Cesare Rao,1 versatile letterato e filosofo del Cinquecen-
to, delinea, nei Meteori, il suo programma di ‘trasposizione’ delle scienze e del-

donatoverardi@libero.it 
1  Su Cesare Rao Cfr. N. Vacca, Cesare Raho da Alessano detto ‘Valocerca’, «Archivio Sto-

rico Pugliese», I, 1948, pp. 3-28, ma anche L. Corvaglia, Cesare Rao di Alessano. Cenni bio-
grafici, «L’Albero», V, 1952, pp. 97-110; G. Papuli, Platonici salentini del tardo Rinascimento, 
«Annali della Facoltà di Lettere e Filosofia dell’Università degli studi di Bari», XII, 1967, pp. 



Donato Verardi

~  244  ~

le arti dalle antiche lingue dei dotti, il greco e il latino, al volgare italiano.2 Egli 
pone al centro della sua riflessione la necessità della creazione di un lessico filo-
sofico italiano coerente, che, all’alfabeto della ragione aristotelica, faccia ora cor-
rispondere un alfabeto linguistico adatto ai nuovi tempi e ai nuovi lettori. Non 
sempre, infatti, – sottolinea Rao – è possibile rendere in italiano i concetti filo-
sofici coi soli vocaboli presenti in Petrarca o Boccaccio. Per questo – rimarca – 
è necessario un ulteriore ‘sforzo’ da parte dello scrittore moderno, il quale deve 
adoperare, spiegandoli, molti termini tratti dalla lingua greca e latina.3

Realizzare questo programma, che Rao paragona a quello che condusse Ci-
cerone traducendo il sapere greco nella lingua dei latini, comporta delle compe-
tenze linguistiche non comuni, essendo necessaria una certa dimestichezza, ol-
tre che con il sapere filosofico, con entrambe le lingue classiche. Se, tuttavia, la 
conoscenza del latino è cosa usuale per un uomo colto del Cinquecento, quel-
la della lingua greca, che Cesare dimostra di possedere, è una caratteristica as-
sai meno diffusa. 

Come ha insegnato Charles B. Schmitt,4 quasi ogni filosofo del Rinascimen-
to può dirsi un eclettico. Ciò vale anche, e soprattutto, per gli aristotelici. Pren-
diamo il caso di quattro campioni dell’aristotelismo rinascimentale: Nifo, Zima-
ra, Achillini e Pomponazzi. Di questi, Nifo, Zimara e Achillini sono medici di 
successo; Pomponazzi, invece, si dedica esclusivamente alla philosophia natura-
lis. In ognuno di questi pensatori agiscono motivi non squisitamente aristotelici, 
e tra loro solo Nifo si esercita nella conoscenza approfondita del greco, mostran-
do la strada all’aristotelismo universitario dei decenni successivi.5 D’altronde, nel 
Cinquecento vi sono grosso modo tre tipologie di lettori del Filosofus: 1) gli spe-
cialisti, in grado di leggere lunghi commentari e studi monografici filosofici par-
ticolareggiati. Di essi, solo alcuni avevano conoscenza del greco; 2) gli studenti 

5-90: 5-21; Id., Altre annotazioni sui pensatori salentini del Cinquecento, «Bollettino di Storia 
della filosofia dell’Università degli Studi di Lecce», II, 1978, pp. 252-304: 254-269; Id., Cesare 
Rao, Scipione Gadaleta e l’uccisione di Donato Lècari (con documenti inediti), «Almanacco Sa-
lentino», 1970-72, Galatina 1972, pp. 129-151; Id., Le aspirazioni e le delusioni di Cesare Rao, 
in Id., Platonici salentini del tardo Rinascimento, Nardò 2001, pp. 9-44. M. C. Figorilli, L’ar-
gute, et facete lettere di Cesare Rao: paradossi e plagi (tra Doni, Lando, Agrippa e Pedro Mexìa), 
«Lettere italiane», III, 2004, pp. 410-441. Sempre su Rao mi sia permesso di rinviare anche ai 
miei studi: I Meteori di Cesare Rao e l’aristotelismo in volgare nel Rinascimento, «Rinascimento 
Meridionale», III, 2012, pp. 107-120; L’influenza delle stelle in un trattato in volgare del Cinque-
cento. Dell’Origine de’ Monti di Cesare Rao, «Philosophical Readings», II, 2012, pp. 15-23.

2  Su questo si vedano le indicazioni metodologiche di L. Bianchi, Per una storia dell’ari-
stotelismo volgare nel Rinascimento: problemi e prospettive di ricerca, «Bruniana & Campanel-
liana», XV, 2009, pp. 367-385. 

3  La fonte, implicita, di Cesare è, in questo caso, Alessandro Piccolomini, cfr. A. Piccolo-
mini, De la sfera del mondo libri quattro in lingua toscana …, In Venetia 1540, f. 4v.

4  Cfr. C. B. Schmitt, Problemi dell’aristotelismo rinascimentale, Napoli 1985. 
5  Cfr. ivi, p. 147. 



~  251  ~

Francesco Giusti 

LE CIRCOSTANZE DEL DOLORE.
IL CANZONIERE DI FINE CINQUECENTO DI 

FRANCESCA TURINA BUFALINI E I SUOI MODELLI

Abstract. – Writing delicate, quiet and sweet verses: is it really all that a mi-
nor woman poet of the 16th century can do? The article investigates Francesca 
Turina Bufalini’s collection of sonnets devoted to her dead husband, within the 
composite frame of her book of Rime spirituali sopra i Misterii del Santissimo 
Rosario in which it is published in 1595, in order to show how the poetess con-
sciously re-uses the Petrarchan model – deeply mediated by Vittoria Colonna’s 
poetry – to enter the field of contemporary local politics. The sonnets, which 
reveal an author with a broad awareness of contemporary poetry, are meant to 
support the widow-in-danger to negotiate a new social position for her and her 
family. The use of quotations from, or allusions to, Dante’s Divina Commedia 
and Torquato Tasso’s female heroines are clearly connected to the construction 
of the figure of a woman who is morally lost after her husband’s death; but, be-
yond the affective and moral distress, the complex world of local politics ap-
pears and the traditional poetical figure reveals itself to be also a rhetorical de-
vice skilfully selected to act in the real context, to ask Pope Clemente VIII – to 
whom the book is explicitly addressed – for help. 

Alle origini del genere, o sottogenere, del ‘canzoniere in morte’ nella tradizio-
ne lirica europea si pongono, come è ben noto, due grandi modelli: la Vita nova 
di Dante e il Canzoniere di Petrarca.1 Tali modelli istituiscono, però, una diffe-
renziazione nella tradizione, rispettivamente tra un canzoniere ‘chiuso’ e forte-
mente strutturato in direzione di un fine che si faccia anche termine del lutto e 

francesco.giusti@sumitalia.it 
1  Lo studio presente rientra in un percorso di ricerca sul genere del ‘canzoniere in morte’ 

nella lirica moderna iniziato con Le parole di Orfeo. Dante, Petrarca, Leopardi e gli archetipi 
di un genere, «Italian Studies», LXIV, 1, Spring 2009, pp. 56-76 ed esteso fino al Novecento 
con Cercando un oltre nell’assoluto fragile dei corpi. Un ‘Canzoniere di/in morte’ italiano: Tema 
dell’addio di Milo De Angelis, «The Italianist», XXIX, 1, 2009, pp. 100-114, e Parlando la lingua 
della Mosca: gli Xenia tra dimensione domestica e trauma epistemologico, «Modern Language 
Notes. Italian Issue», CXXIV, 1, 2009, pp. 236-253.



Francesco Giusti

~  252  ~

un canzoniere ‘aperto’ alla reiterazione melanconica della mancanza, del lutto e, 
quindi, della scrittura. Nel Cinquecento, il grande secolo petrarchista, si rintrac-
ciano le riprese di entrambi i modelli, così da un lato abbiamo l’esempio ‘aper-
to’ delle rime amorose in morte del consorte Francesco Ferrante d’Avalos del-
la celebre Vittoria Colonna, dall’altro abbiamo l’esempio ‘chiuso’ dei sonetti in 
morte di Giulio I Bufalini della molto meno celebre Francesca Turina Bufalini. 
In un secolo di straordinaria fioritura di poesia femminile come il Cinquecento 
italiano, tale doppio modello adottato da queste due poetesse potrebbe rispon-
dere a circostanze diverse e indicare una differente politica del lutto. La gestione 
poetica del lutto, non solo quello pubblico della grande elegia ma anche quello 
privato delle rime amorose, può rientrare in un campo che trascende l’intimità 
del dolore e coinvolge la presenza del sopravvissuto in un certo ambiente e in 
determinate circostanze, all’interno di relazioni di potere e in una posizione di 
debolezza personale, quindi in vere e proprie dinamiche politiche. Soprattutto, 
sembra di capire, quando l’autrice del discorso sul lutto è una donna.

1. Riconsiderare una poetessa 

Il ‘canzoniere in morte’ è un genere lirico molto praticato nel Cinquecen-
to, con un’attenzione particolare alla versione ‘canzoniere coniugale’, scritto cioè 
per la scomparsa del marito o della moglie, in altre parole per un legame sanci-
to dai sacramenti divini e non un amore vissuto al di fuori del matrimonio o ad-
dirittura da lontano (sostanzialmente nella mente del soggetto) come nell’esem-
pio specificamente petrarchesco. Si pensi, solo per citare due esempi importanti, 
alle rime di Vittoria Colonna in morte di Francesco Ferrante d’Avalos marche-
se di Pescara o alle rime del napoletano Berardino Rota in morte della moglie 
Porzia Capece. Per comprendere il valore e l’influenza di un modello generale, 
però, non è sbagliato indagarne l’applicazione nella scrittura di un autore mino-
re, ricercare i suoi possibili modelli diretti, che inevitabilmente mutano nel pas-
sare dei secoli. È ancora certa l’influenza immediata e strutturale di Petrarca in 
un canzoniere di fine Cinquecento? O piuttosto i modelli del ‘petrarchismo’ an-
dranno individuati all’interno del ‘petrarchismo’ stesso? 

Per rispondere a queste domande si è scelto di indagare il ‘canzoniere in morte’ 
di una poetessa minore, ma non priva di intelligenza e di validità poetica, Francesca 
Turina Bufalini di San Sepolcro (forse 1551-1641). La Turina non gode certo della 
fama di altre poetesse del Cinquecento e per molto tempo il suo nome è comparso 
solo in alcune antologie e storie della letteratura italiana, sostanzialmente ripetendo 
il rapido giudizio di Benedetto Croce che più avanti avremo modo di contestare.2 
Vittorio Corbucci, nella sua breve monografia su Francesca Turina, scrive: 

2  Un importante studio recente che riserva ampio spazio alla Turina Bufalini è V. Cox, The 
Prodigious Muse Women’s Writing in Counter-Reformation Italy, Baltimore 2011.



~  291  ~

Ilenia Russo

PER ‘NECESSITÀ’, PER ‘ELEZIONE’ O PER ‘GIUSTIZIA’.
SUL CONCETTO DI LEGGE NEL RINASCIMENTO

Abstract. – The law plays a crucial role in Renaissance political thought; this 
essay examines some features of this concept focusing on Italian authors such as 
Savonarola, Machiavelli, Guicciardini and Bruno. Three main points are consid-
ered. First, it addresses the connection between a pessimistic understanding of 
human nature and the idea of the law as a necessity. Second, it considers strength 
as fundamental prerogative of the law which on the one hand contributes to mak-
ing the rule effective but which, on the other hand, might turn it into an oppres-
sive political tool. Third, it discusses the metaphor of ‘fruits’ as a recurring image 
which signifies the right criteria whereby a law, a government, and even a religion 
can be considered righteous, useful and worthy of being respected.

Premessa

Echeggiando nel suo Trattato sul governo di Firenze un noto brano della Po-
litica di Aristotele, Girolamo Savonarola rammentava quanto la vita associata fos-
se connaturata all’uomo: «bene è detto», notava il frate, «che chi vive solitario, 
o che è Dio, o che è una bestia».1 Nelle intenzioni di Savonarola, individuare 
nella propensione a unirsi in comunità il carattere peculiare della natura umana 
significa, contestualmente, distinguere l’uomo da Dio, poiché mentre Dio «non 
ha bisogno di cosa alcuna», l’uomo è «insufficiente per sé medesimo». Su que-
sto punto il ragionamento savonaroliano è netto: non esiste un «tanto perfet-
to uomo, che è quasi come un Dio in terra». Specularmente dovrebbe dirsi del 
rapporto dell’uomo con le bestie: non c’è, infatti, essere umano che sia di «tan-
ta bestialità» da fuggire la «conversazione di uomini» abdicando alla propria ra-
gione a favore della sola «parte sensitiva».

pur impostati in tal modo i termini della questione, il discorso sull’origi-

ilenia.russo@sns.it
1  G. Savonarola, Trattato sul governo di Firenze, introduzione di M. Ciliberto, Roma 

1999, p. 38. Per Aristotele cfr. Politica 1253 a 27-29.



Ilenia Russo

~  292  ~

ne della vita associata perde nelle sue conclusioni l’ispirazione aristotelica che 
l’aveva inizialmente contraddistinto. Piuttosto che conseguenza di uno stimolo 
naturale, la vita comunitaria diviene nelle pagine del Trattato una scelta obbli-
gata, che situa l’attitudine umana alla politica nella sfera della ‘necessità’ e del-
la ‘costrizione’: «perché dunque si truovono pochissimi uomini che siano o di 
tanta perfezione o di tanta bestialità, eccetti questi, tutti gli altri sono costretti a 
vivere in compagnia».2 Inoltre, all’esigenza di riunirsi in società, resa ineludibi-
le dall’originaria manchevolezza dell’uomo, segue un’ulteriore necessità, quella 
della legge, considerata indispensabile vista la tendenza umana a compiere azio-
ni malvagie: «ora, essendo la generazione umana molto prona al male, e mas-
sime quando è sanza legge e senza timore, è stato necessario trovare la legge, 
per refrenare l’audacia delli cattivi uomini, acciò che quelli che vogliono vive-
re bene siano sicuri».3 Alla luce di queste osservazioni, è la posizione dell’uo-
mo nel creato a dover essere nuovamente valutata. Imprimendo al ragionamen-
to una torsione volta ad alterare l’apparente equidistanza che separa l’uomo sia 
da Dio che dalle bestie, Savonarola passa a riconsiderare il rapporto tra uomo e 
animali, tratteggiando un paragone che non solo segnala la vicinanza tra uomo 
e bestie, ma finisce per individuare nel primo una serie di vizi e di passioni in-
finitamente peggiori di quelli animali. Desiderio smodato e appetiti incontrolla-
ti definiscono l’attitudine dell’uomo, più avido, crudele e ambizioso degli ani-
mali, i cui comportamenti sono, al contrario, volti alla soddisfazione di stimoli 
e bisogni esclusivamente naturali.4 Considerato nella sua condizione originaria, 
privo di freni e obbligazioni istituzionali, l’uomo si rivela il peggiore degli esse-
ri viventi; non c’è – pare suggerire Savonarola – bestia più malvagia dell’uomo 
colto nel punto della sua assoluta libertà: «non è animale più cattivo dell’uomo 
che è senza legge».5 Idealmente, sembra esser passato ben più di un decennio 

2  Ibid., corsivo mio.
3  Ivi, pp. 38-39. Sul riconoscimento savonaroliano della propensione umana «al male» è 

possibile abbia influito la lettura di Sant’Agostino, «una delle principali fonti del pensiero e 
della spiritualità di Savonarola», cfr. Il breviario di frate Girolamo Savonarola, postille autografe 
trascritte e commentate a cura di A. F. Verde, Firenze 1999, p. 411, nota 3. In tal senso, gli 
estratti delle opere agostiniane contenuti nel breviario presentano alcuni motivi di interesse. In 
particolare, nell’ambito delle trascrizioni dall’Enchiridion è circoscrivibile un gruppo di note – 
relative al peccato di Adamo, alla liberazione operata da Cristo, al ruolo del libero arbitrio – in 
cui si sottolinea la condizione damnata del genere umano dopo il peccato originale: «neminem 
ex Adam nasci nisi detenta damnatione»; e ancora, a proposito dell’espressione paolina «Oh 
homo, tu quis es?», seguendo Agostino, Savonarola osserva «Quidam dicunt quod Apostolus in 
responssione defecit, quod multos extimat sed ait quod vult hominem ad sui consyderationem 
revocare. Et si capit hec, quis est qui respondeat Deo cum ex massa iuste damnata aliquos 
eligat, aliquos non?». Cfr. ivi, pp. 240-241.

4  Cfr. Savonarola, Trattato sul governo di Firenze, cit., p. 39. Il brano savonaroliano trova 
un interessante precedente in L. B. Alberti, Theogenius, in Id., Opere volgari, a cura di C. 
Grayson, 3 voll., Bari 1960-73, II, pp. 92-94. 

5  Savonarola, Trattato sul governo di Firenze, cit., p. 39.



~  317  ~

Gabriele Donati

LA FORTUNA DI UN PRIMITIVO: MATTEO CIVITALI E 
I PRIMORDI DELLA STORIOGRAFIA ARTISTICA LUCCHESE

Abstract. – This essay investigates the success and fame of Matteo Civitali, 
a XV Century artist from Lucca, in the XVI and XVII Centuries. In fact the 
rare case of a pre-sixteenth Century artist whose fame grew in the two centuries 
following his death. In the final part of his biography on Jacopo della Quercia, 
Giorgio Vasari furnishes us with a short, yet partially incorrect account of Civi-
tali’s work. These inaccuracies in Vasari’s work provoked a reaction that led to 
the artist being considered a type of hero in the small Republic of Lucca; Civita-
li then became the catalyst for the discovery and appreciation of an artistic pat-
rimony, characteristic to the city of Lucca. This work is based upon previous-
ly unpublished material concerning Civitali: Extracts from Scelta delle antichità 
di Lucca and Famiglie nobili lucchesi by Nicolao Penitesi (1619-1620 circa), Da-
niello de’ Nobili’s eulogy in Latin (1625 circa) and finally a ‘biography’ written 
in Italian by Bartolomeo Beverini (1682-1686 circa). The study concludes with a 
personality analysis of Paolo Lipparelli, an engineer and military architect, who 
in the XVII Century was the owner and probable patron of a portrait depict-
ing Matteo Civitali. 

Càpita di rado che un artista d’età anteriore al Cinquecento riesca a man-
tenere e magari accrescere la propria fama in quello e nei due secoli successivi, 
soprattutto senza essere provvisto d’una solida base letteraria di supporto – per 
lo più fornita dal testo delle Vite di Giorgio Vasari. Il principale artista lucchese 
del XV secolo, Matteo Civitali, che fu scultore ma anche pittore ed architetto,1 

g.donati@sns.it
1  Per un quadro completo della sua attività si ricorra senz’altro a saggi e schede del volume 

Matteo Civitali e il suo tempo. Pittori, scultori e orafi a Lucca nel tardo Quattrocento, catalogo 
della mostra (Lucca, 2 aprile - 11 luglio 2004), Cinisello Balsamo 2004, con bibliografia pre-
gressa. La monografia più recente è quella di M. Harms, Matteo Civitali: Bildhauer der Früh-
renaissance in Lucca, Münster 1995. Quanto alle opere civitaliane conservate in Cattedrale, di 
cui si farà spesso menzione nel corso del presente contributo, mi sia consentito di rimandare 
una volta per tutte a G. Donati, Il ‘museo’ dell’artista. Matteo Civitali per il Duomo di Lucca, 



Gabriele Donati

~  318  ~

nella prima edizione di quell’opera storiografica era stato tuttavia assolutamente 
ignorato; nella seconda, diciotto anni più tardi, gli erano state dedicate alcune 
righe – non sempre esatte – in calce alla biografia di Jacopo della Quercia.2 Per 
paradosso, la disinvoltura del Vasari nel trattare Matteo ebbe efficacia nel sol-
lecitare le reazioni che condussero a fare dell’artista una sorta di eroe nazionale 
ante litteram della piccola Repubblica, tanto che la sua persona divenne il ful-
cro intorno a cui far ruotare l’esistenza ed il valore d’un patrimonio e d’una ci-
viltà artistica di dimensione spiccatamente cittadina. Il revival civitaliano ebbe la 
sua più spettacolare fioritura nell’Ottocento, tra Romanticismo e Storicismo, cul-
minando nell’erezione del monumento bronzeo collocato sotto la loggia del Pa-
lazzo del Potestà (1893).3 Tale apice, tuttavia, era stato predisposto da una pro-
lungata incubazione, gravida di frutti già oltre due secoli avanti, allorché erano 
stati redatti in onore dell’artista un encomio latino a firma di Daniello de’ No-
bili (1625 circa) ed una biografia in volgare per mano di Bartolomeo Beverini 
(1682-86 circa). Riservando a Matteo il privilegio di unico esponente delle arti fi-
gurative nel pur cospicuo novero dei viri illustres lucchesi, entrambi i testi ne fa-
cevano l’asse portante dell’identità artistica locale – secondo quanto era d’altron-
de già avvenuto nella Scelta delle antichità di Lucca di Nicolao Penitesi (1619-20 
circa), scritto collettore dei molteplici interessi antiquari ed eruditi coltivati dal 
patriziato lucchese dell’età del Manierismo; anche nelle Famiglie nobili lucchesi 
dello stesso autore i Civitali si ritagliano un posto di prestigio. È dunque possi-
bile integrare con nuovi e misconosciuti capitoli – i più antichi della serie – lo 
studio recentemente molto progredito della formazione d’una coscienza del pa-
trimonio artistico lucchese, quale fiorì tra Sette e Ottocento per opera di per-
sonalità ormai ben note quali Tommaso Francesco Bernardi, Giacomo Sardini, 
Antonio Mazzarosa, Michele Ridolfi.4 Se traguardata da tale orizzonte, la nostra 

in Matteo Civitali nella Cattedrale di Lucca. Studi e restauri, a cura di A. d’Aniello e M. T. Fi-
lieri, Lucca 2011, pp. 115-328, dove ciascun complesso è oggetto di una scheda comprensiva 
di bibliografia e di fortuna critica. Per le personalità dei principali mecenati dell’artista, vale a 
dire Domenico Bertini e Nicolao da Noceto, si ricorra invece a F. Caglioti, Matteo Civitali e 
i suoi committenti nel Duomo di Lucca, ivi, pp. 21-112. 

2  G. Vasari, Le vite de’ più eccellenti pittori scultori e architettori nelle redazioni del 1550 
e 1568, testo a cura di R. Bettarini, commento secolare a cura di P. Barocchi, Firenze 1966-
97, III, p. 28.

3  B. Steindl, Attenzioni di storici locali e gusto dei visitatori: il ‘caso’ di Matteo Civitali, in 
Viaggio di Toscana. Percorsi e motivi del sec. XIX, Atti del convegno (Firenze, 28-29 novembre 
1996), a cura di M. Bossi e M. Seidel, Venezia 1998, pp. 157-189; e soprattutto M. Ferretti, 
Matteo Civitali, Lucca, l’Ottocento, in Matteo Civitali e il suo tempo, cit., pp. 15-27. 

4  Su questi personaggi e vicende fornisce adesso un dettagliato quadro d’insieme, provvisto 
delle ulteriori indicazioni bibliografiche, il volume Descrivere Lucca. Viaggio tra note, inventari e 
guide dal XVII al XIX secolo, a cura di E. Pellegrini, Pisa 2009 (corredato di utili Indici delle 
fonti manoscritte e a stampa, a cura di M. F. Pozzi - C. Del Prete - E. Pellegrini, Pisa 2010), dove 
meritano attenta lettura i saggi a firma di E. Pellegrini (Le carte e le cose: la città da scrivere, 
pp. 11-101) e di G. Perini (Lucca pittrice: Tommaso Francesco Bernardi e la letteratura artistica 



~  363  ~

Simonetta Bassi

MORE ABOUT GIORDANO BRUNO’S WORKS ON MAGIC

Abstract. – This essay discusses some recent interpretations of Giordano 
Bruno’s works on magic, focusing especially on the relation between De magia 
naturali and Theses de magia and highlighting Theses’ autonomy from the earlier 
treatise, as an example of the peculiar development of Bruno’s thought on magic, 
which unfolds according to a characteristic process of rewriting theoretical state-
ments which are progressively re-elaborated and analyzed in more depth.

A recent article discussing Giordano Bruno’s works on magic is worthy of 
consideration due to his peculiar working method and because it offers a privi-
leged point of view on the current situation regarding Bruno studies and Ren-
aissance studies in general.1

The essay centers on the relationship between De magia naturali and Theses 
de magia, two works on magic by the philosopher from Nola «scritti in Helm-
städt fra il principio del Dicembre 1589 e la fine dell’Aprile 1590».2 They were 
found in the Moscow codex (M) which also contains other texts dealing with 
magic: De magia mathematica, De vinculis in genere, De rerum principiis, Medici-
na Lulliana and others from the Erlangen codex (C), in which the two texts are 
combined with the Commentaria to the Libri physicorum by Aristotle. 

The article is divided into three parts: the first presents the results of 19th-
century philological research (pp. 453-458); 3 the second critically discusses the 

sbassi@fls.unipi.it
1  A. Rossius, Works within a Codex: The Structure of Bruno’s ‘Magical’ Writings, «Bruniana 

& Campanelliana», XVIII, 2012, pp. 453-472.
2  F. Tocco - G. Vitelli, Introduzione to volume III of Iordani Bruni Nolani Opera latine 

conscripta, publicis sumptibus edita, recensebat F. Fiorentino [F. Tocco, H. Vitelli, V. Im-
briani, C. Tallarigo], 3 vols. in 8 parts, Neapoli [-Florentiae] 1879-91, p. xxix. The edition 
of the Opera will henceforth be indicated by OL.

3  Taken into consideration and briefly presented: A. Norov, Notice bibliographique sur 
un manuscrit autograph des oeuvres inédites de G. Bruno Nolano, tirée du catalogue de sa bi-
bliothèque, St. Petersburg 1868; W. Lutoslawski, Jordani Bruni Nolani Opera inedita, manu 
propria scripta, «Archiv für Geschichte der Philosophie», II, 1889, pp. 526-571; R. Stölzle, 
Die Erlanger Giordano Bruno-Manuscripte, «Archiv für Geschichte der Philosophie», III, 1890, 
pp. 573-578 and the national edition of Bruno’s works. 



Simonetta Bassi

~  364  ~

edition of Bruno’s works on magic published by Adelphi in 2000 (pp. 458-463); 4 
the third section presents a new hypothesis for the edition of Bruno’s corpus on 
magic (pp. 463-464).

In the first part the author dwells on scholars’ observations regarding the 
composition of the Moscow codex, which came to light in the 1860s; it is un-
doubtedly an important manuscript, containing separate groups of pages of texts 
penned directly by Bruno,5 and in addition to the works on magic, the impos-
ing treatise Lampas triginta statuarum.6

Starting from a supposed difficulty identifying «where the author – or the 
scribe – intended to set the boundary between this or that work contained in 
the collection»,7 Rossius wonders whether it is now time to review the organi-
zation of the works on magic presented in the Tocco-Vitelli edition, taking into 
account the «fluid nature» of Bruno’s material.8 Analyzing the criteria and the 
results of their work describing and publishing the manuscripts – especially the 
Moscow codex  – Rossius concludes that two related problems remain: deter-
mining the exact number of Bruno’s works on magic, and how they relate to 
one another.

As for C, which was found in 1890 and contains some of the works on mag-
ic, Rossius briefly comments on several observations made by its discoverer – 
Remigius Stölzle – concerning references to the Theses found in the margins of 
De magia naturali.9 These annotations, also present in M, were not in fact noted 

4  G. Bruno, Opere magiche, edizione diretta da M. Ciliberto, a cura di S. Bassi - E. Scap-
parone - N. Tirinnanzi, Milano 2000 (henceforth OM).

5  Regarding ff. 1-6r, 162-168r (until line 4) and f. 181r (cfr. OL, III, p. xxi).
6  The ff. 1-6r contain Bruno’s notes; ff. 7r-27v De magia naturali; ff. 28r-38v Theses de 

magia; ff. 39r-54v De rerum principiis; ff. 55r-69v second draft Medicina lulliana; ff. 70r-86v 
De magia mathematica; ff. 87r-98r De vinculis in genere; ff. 99r-160r Lampas triginta statuarum; 
f. 161 with figure on recto; 162r-180r first draft of Medicina lulliana; f. 181 with figure on rec-
to. For observations on the manuscript and other important information regarding his stay in 
England cfr. C. Sigwart, Kleine Schriften, 2 vols., Freiburg a. I. 1881, I, pp. 49-124; 293-304; 
Lutoslawski, Jordani Bruni Nolani Opera inedita, cit. 

7  Rossius, Works within a Codex, cit., p. 453. The difficulty derives from the fact that De 
magia naturali, the first section of the manuscript, anepigraph and marked by internal subtitles, 
presents one of the sections entitled De vinculis spirituum et primum de eo quod est ex triplici 
agentis, materiae et applicationis after a blank page, c. 21v. However, it should be noted that 
in the Erlangen codex the text was copied after c. 69v without interruptions indicating that it 
is a new work. Moreover, Rossius writes that at the end of De magia «on f. 28r, again without 
a title, a new text starts, and only the word FINIS and a blank space left after the preceding 
one suggests that here a new work must begin». Apart from the fact that the indication FINIS 
is quite explicit regarding the author’s desire, in the case in question the blank ‘space’ at the 
end of De magia consists of all that remains of 27v, so that the new work, Theses de magia, 
begins on the following page 28r.

8  Ibid., p. 454.
9  Stölzle was the first to note that in the margins of De magia there are certain references 

to the Theses (IV th., th. VI etc.). They are not sequential nor do they involve the entire text. 



~  391  ~

INDICE DEI MANOSCRITTI

(a cura di Sabrina Braccini )

BOLOGNA

Biblioteca Carducciana

Ms. 85, pp. 183, 186

Biblioteca Comunale dell’Archiginnasio 

Ms. A 2429, pp. 183, 186

Biblioteca Universitaria

Ms. 1621, pp. 211-226

BUDAPEST

Fó́városi Szabó Ervin Könyvtár

Ms. 09/2690, pp. 191-192, 196

CITTÀ DEL VATICANO

Archivio Segreto Vaticano

Conc. Trid., bb. 32, 42, 131, p. 213

Biblioteca Apostolica Vaticana

Chig. L.III.58, pp. 215, 223, 225
Vat. Lat. 5225, pp. 182, 185-186
Vat. Lat. 6946, p. 119
Vat. Lat. 7182, p. 182
Vat. Lat. 8209, p. 103
Vat. Lat. 8210, p. 102

ERLANGEN

Universitätsbibliothek

Ms. 493, pp. 363-366, 369-372, 374-379, 
382-383

FIRENZE

Biblioteca Nazionale Centrale

Magl. VII 1187, p. 182
Naz. II i 392 (ex Magl. IX 45), pp. 184, 186
Naz. II ii 75, p. 182

LUCCA

Biblioteca Statale

Anziani al tempo della libertà, 81, p. 334
Archivio Guinigi, 161, p. 343
Biblioteca manoscritti, 16, p. 339
Biblioteca manoscritti, 71, p. 354
Biblioteca manoscritti, 115, p. 327
Biblioteca manoscritti, 147, pp. 347, 351
Consiglio generale, 82, p. 335
Legato Cerù, 227, inserto 4, p. 351
Legato Cerù, 229, inserto 14, p. 346
Legato Cerù, 230, inserto 2, p. 347
Ms. 20, p. 338
Ms. 51, p. 327
Ms. 99, pp. 338, 354
Ms. 108, p. 339
Ms. 853, pp. 329, 331, 335, 352-353
Ms. 930, p. 354
Ms. 1117, p. 342
Ms. 1125, p. 328
Ms. 1732, p. 356
Ms. 1793, p. 351
Ms. 1827, p. 328

MANTOVA

Archivio di Stato

Archivio Castiglioni, inv. 12 bis, b. 23, ms. 
H, pp. 100, 102



Indice dei manoscritti

~  392  ~

Archivio privato

Ma1, pp. 101-115

MODENA

Archivio Arcivescovile

Mensa vescovile di Modena, Registro 1562-
74, p. 216

Archivio di Stato

Camera ducale, Amministrazione dei princi-
pi, bb. 905-906, p. 214

Inquisizione, 1, 7, VIII, p. 226
Inquisizione, 3, 24, p. 224

Biblioteca Estense Universitaria

Ms. a.H.6.1 (It. 836 [X* 34]), pp. 182, 190-
192, 196-199

MOSKWA

Rossijskaja Gosudarstvennaja Biblioteka

Fondo Norov, ms. 36, pp. 363-366, 369-372, 
374-379, 383-385

NAPOLI

Biblioteca Nazionale «Vittorio Emanue-
le III»

Ms. XIII.G.43, p. 258

PARIS

Bibliothèque Nationale de France

It. 1543, pp. 182-184, 186-190, 199
Lat. 6330, p. 137

ROMA

Biblioteca Nazionale Centrale

Ms. 71.11.A.17, p. 367

TORINO

Archivio di Stato

Ms. J.b.ix.5, pp. 100, 102-103

VENEZIA

Biblioteca Nazionale Marciana

It. IX 143, p. 189



~  393  ~

INDICE DEI NOMI

(a cura di Sabrina Braccini )

Aceti de’ Porti Serafino, 219-220
Achillini Alessandro, 244
Adamo, 292
Adorni-Braccesi S., 222, 326
Adriaen M., 193
Aertsen J. A., 119
Affò Ireneo, 100
Aglaofemo, 5
Agostino Aurelio, santo, 193-194, 292
Agrippa di Nettesheim Enrico Cornelio, 62, 

75, 120
Akasoy A., 24
Al Kalak M., 219, 226-227
Alano di Lilla, 89
Albanio, 215, 238-242
Alberti Leandro, 331
Alberti Leon Battista, 292
Alberto di Stade, 203
Alcino, 128, 152
Aldobrandini Ippolito v. Clemente VIII, 

papa
Aleandro Girolamo, 122
Alessandro d’Afrodisia, 247
Alighieri Dante, vi, 186, 188, 195, 213, 247, 

251, 273, 276
Allen M. J. B., 6, 24, 26, 30
Allori Alessandro, 333
Altogradi Giuseppe, 331
Ammirato Scipione, 287
Anassagora, 80, 163
Anchise, 76
Andrea da Pisa, 199
Andrea del Frate, 350
Andrea del Sarto (Andrea d’Agnolo), 47, 

350
Andreini Isabella, 255
Andreoni A., 246
Andreozzi Giovanni, 329

Anebo, 4, 9, 12
Anselmi G. M., 298
Antimaco Marco Antonio, 48
Anton J. P., 119
Antonino Marco Aurelio, imperatore, 343
Apollo, 279
Apuleio Lucio, 128
Aquilecchia G., 67, 367-368
Archiloco, 247
Archimede, 342
Aretino Pietro, 45, 62
Argiropulo Giovanni, 133
Arianna, 285
Ariosto Ludovico, 258, 263, 283, 287
Aristotele, 45, 62-63, 66-67, 69-70, 76-77, 

81-82, 85, 118-119, 122-128, 130-132, 
134-140, 143-145, 153, 160-177, 217, 245, 
247-248, 291, 298, 363

Aristotele, pseudo, 161-162, 169
Arnolfini, famiglia, 350
Arnolfini Camilla di Jacopo, 328
Artemisia, 215, 239-242
Ascheri M., 326
Asor Rosa A., 203
Aspertini Amico, 323
Aurelio da Chio, 224-226
Avalos Ferdinando (Ferrante) Francesco d’, 

252, 269, 277, 280, 282
Averroè, 131-132, 168, 196
Avicenna, 131, 166

Bà P., 253-254, 265, 269, 273, 281, 284
Bacchelli F., 9, 211, 213, 215-217
Baccio da Montelupo, 323
Bagnacavallo Giovanni Francesco da, 223-

224, 226
Baldini A. E., 122
Baldini N., 101



Indice dei nomi

~  394  ~

Baldinucci Filippo, 342
Baldo, 202, 209
Bandello Matteo, 274
Baracchini C., 349
Baratto M., 194
Barbaro Ermolao, 166, 169
Bàrberi Squarotti G., 188, 368
Barbi M., 297
Barocchi P., 318
Baroni Bernardino, 346, 352 
Baroni Giuseppe Vincenzo, 328, 342
Baroni Guarinoni Francesco, 347
Barotti Giovanni Andrea, 42
Barsali M., 340
Bartolini Lorenzo, 38, 51
Bartolomei, famiglia, 359
Bartolomeo, fra’ (Baccio della Porta), 323, 

333-335, 344, 351
Bartoss R., 191
Basa Bernardo, 101
Basile T., 185
Basilio di Cesarea, santo, 5
Basilio il Grande v. Basilio di Cesarea
Bassi S., 70, 364, 376, 380, 382
Bathory Stefano, re di Polonia, 329
Battaglia S., 188, 205
Battori Stefano v. Bathory Stefano
Bausi F., 182, 185, 188, 196
Beatrice, 279
Beccadelli Ludovico, 224
Beccuti Francesco, detto il Coppetta, 258
Beffa Negrini Antonio, 99, 101-102
Beierwaltes W., 68
Bellarmino Roberto, santo, 45, 120
Belli Barsali I., 328, 340, 347-348, 351, 358-

360
Bellincini Agostino, 217
Bellincini Aurelio, 217-218
Bellincioni Bernardo, 191
Beltramini G., 101
Bembo Pietro, 184-185, 188-189, 191-192, 

247, 256, 258, 274-275
Benedetto da Maiano, 323
Beni Paolo, 137
Benivieni Girolamo, 184
Benporat C., 205
Berengo M., 319-321, 325-326, 335
Bernardi Perini G., 201-202, 206
Bernardi Tommaso Francesco, 318, 359
Bernardini, famiglia, 329
Bernardini Cesare, 325

Bernardini Cesare di Silvestro, 329
Bernardini Giuseppe, 325-326
Bernardini Martino, 337
Berni Francesco, 62
Bertacchi Angelo, 329
Bertari Giovanni, 219
Bertelli S., 39-41
Berti Bernardino, 338
Bertini Domenico, 318, 332, 337-338, 340, 

347
Bertini G., 44, 46, 48
Bertolini L., 99
Bertuccio da Levizzano, 214, 233-237
Besler Hieronymus, 371, 374, 376-378
Bessarione Giovanni, 67, 122, 129-131, 134, 

140
Bettarini R., 318
Betti P., 349
Beverini Bartolomeo, 317-318, 338-344, 348, 

354, 356, 359-360
Bianchi L., 117, 125, 131, 134, 136, 244-245
Bianchi M. L., 74
Bianchi S., 216
Bietti M., 101
Billanovich E., 206
Billanovich M., 206
Biscotti C., 357
Blado Antonio, 40
Blasio di Viginera v. Vigenère Blaise de
Blum P. R., 68
Blumenberg H., 61
Blumenthal H. J., 6
Boccaccio Francesco, 213, 216, 222, 244, 

246-247, 249
Boccalo, 202, 205, 209
Boccella, famiglia, 336
Bodin Jean, vi 
Boerio Giuseppe, 205
Boezio Anicio Manlio Torquato Severino, 

136, 140
Boiardo Matteo Maria, 191, 258
Bolognese Giovanni Maria, 324
Bolzetta Francesco, 126
Bongallo Scipione, 32-34, 36
Bongi Salvatore, 327-328, 356
Bongiovanni da Cavriana, 203
Bonifacio Dragonetto, 185
Bonora E., 201, 219, 255-256
Borelli E., 321, 351
Borghese Scipione, 351
Borghini Raffaello, 262



STAMPATO DALLA
TIFERNO GRAFICA · CITTÀ DI CASTELLO

DICEMBRE 2013



ISSN 0080-3073


