
ISSN 0080-3073

VOLUME
LIV

R
in

as
ci

m
en

to

Olschki

2014

ISTITUTO 
NAZIONALE 

DI STUDI 
SUL 

RINASCIMENTO 

Seconda Serie
VOLUME LI

Rinascimento
direttori

Michele Ciliberto
Cesare Vasoli

Leo S. Olschki Editore

2011



RINASCIMENTO

Seconda serie

volume cinquantunesimo

anno sessantaduesimo mmxi



ISTITUTO 
NAZIONALE 

DI STUDI 
SUL 

RINASCIMENTO 

Seconda Serie
VOLUME LI

Rinascimento
direttori

Michele Ciliberto
Cesare Vasoli

Leo S. Olschki Editore

2011



Direttori

Michele Ciliberto  - C esare Vasoli

Comitato scientifico

Michael J. B. Allen - Simonetta Bassi - Andrea Battistini - Giuseppe 
Cambiano - Michele Ciliberto - Claudio Ciociola - Brian P. Copenhaver 
Mariarosa Cortesi - Germana Ernst - Massimo Ferretti - Massimo Firpo 
Gian Carlo Garfagnini - Tullio Gregory - James Hankins - Jean-Claude 
Margolin - Fabrizio Meroi - Filippo Mignini - Vittoria Perrone Compagni 
Lino Pertile - Adriano Prosperi - Francisco Rico - Elisabetta Scapparone 

Fiorella Sricchia - Loris Sturlese - John Tedeschi - Cesare Vasoli

Segretario di redazione

Fabrizio Meroi

Redazione

Sabrina Braccini  - O livia Catanorchi  - E lisa Fantechi  - A lfonso Musci

Per contatti e invii: fabmeroi@iris-firenze.org
Gli scritti proposti per la pubblicazione sono sottoposti a peer review.

Direzione - Redazione
Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento, Palazzo Strozzi, 50123 Firenze 

Tel. 055.28.77.28 • Fax 055.28.05.63 • E-mail: insr@insr.firenze.it • http://www.insr.it

Amministrazione
Casa Editrice Leo S. Olschki • Casella postale 66, 50123 Firenze

Viuzzo del Pozzetto 8, 50126 Firenze
Tel. 055.6530684 • Fax 055.6530214 • e-mail: periodici@olschki.it

Conto corrente postale 12707501

Abbonamento annuo 2011
Istituzioni - Institutions

La quota per le istituzioni è comprensiva dell’accesso on-line alla rivista.
Indirizzo IP e richieste di informazioni sulla procedura di attivazione

dovranno essere inoltrati a periodici@olschki.it 

Subscription rates for institutions includes on-line access to the journal.
The IP address and requests for information on the activation procedure

should be sent to periodici@olschki.it
Italia € 98,00 • Foreign € 115,00

Privati - Individuals

(solo cartaceo - print version only)
Italia: € 78,00 • Foreign € 95,00

Direttore responsabile: Michele Ciliberto

Autorizzazione del Tribunale di Firenze n. 1381 del 2 luglio 1960



~  V  ~

p. 	 3

 » 	 27

 » 	 45

 » 	 63

 » 	 89

 » 	 111

 » 	 139

 » 	 157

 » 	 201

 » 	 223

SOMMARIO

Saggi e testimonianze

Brian P. Copenhaver, Lorenzo Valla, Scourge of Scholasticism: 
Nature, Power and Modality in the Dialectical Disputations .

Michael J. B. Allen, Prometheus among the Florentines: Marsi-
lio Ficino on the Myth of Triadic Power .  .  .  .  .  .  .

Nicola Panichi, «Fortis imaginatio generat casum». Montaigne 
e la ‘puissance de l’imagination’ .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Emanuela Scribano, «Quod nescis quomodo fiat, id non facis». 
Occasionalism against Descartes? .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Testi e commenti

Anna Zago, Alcune glosse grammaticali nel Baldus dell’edizio-
ne Paganini .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Note e varietà

Annalisa Ceron, Chi sono gli amici del principe? l’amicizia in 
quattro specula principum del xv secolo .  .  .  .  .  .  .

James G. Snyder, The Pregnancy of Matter: Marsilio Ficino on 
Natural Change «From Within» Matter .  .  .  .  .  .  .

Amos Edelheit, On Evil, God, and Human Freedom. A Scholastic 
Portrait of Florence, June 1489 .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Stefano Prandi, Tradizione umanistica e dissidenza religiosa nella 
prima metà del Cinquecento: il dialogo ciceroniano e lucianeo .

Théa Stella Picquet, Le texte entre chronique et Histoire: Be-
nedetto Varchi, Storia fiorentina, Livre XV, 1-6 .  .  .  .  .



Sommario

~  VI  ~

p. 	 237

 » 	 269

 » 	 291

 » 	 313

 » 	 331

 » 	 333

Alfonso Musci, Giorgio Vasari: «cerca trova». La storia dietro il 
dipinto .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Ilario Manfredini, La rappresentazione del potere a Torino e Fi-
renze nella seconda metà del Cinquecento .  .  .  .  .  .  .

Henning Hufnagel, Verità ed evidenza. Forme e funzioni del 
dialogo nelle opere italiane di Giordano Bruno .  .  .  .  .

Laura Fedi, Nota su Bouwsma e Garin .  .  .  .  .  .  .  .  .

Indice dei manoscritti .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .

Indice dei nomi .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .  .



~  3  ~

Brian P. Copenhaver

Lorenzo Valla, Scourge of Scholasticism: 
Nature, Power and Modality in the 

Dialectical Disputations

Abstract. – For all users of language, including philosophers, ‘power’ and 
‘nature’ are important words. A general principle of customary usage governs 
all language and guides all its users. But these arrangements are usually loose 
enough to permit specialists like philosophers to construct their own usage in 
narrower ways, often for smaller audiences in special circumstances. Rejecting 
that looseness as laxity, Lorenzo Valla wants to enforce the general rule rigor-
ously, especially against scholastic philosophers: that is the point of his Dialectical 
Disputations. His sole criterion of correct speech and writing is classical Latinity. 
The effects of Valla’s strict standard on his own use of two key words ‘power’ 
and ‘nature’ are the topic of this essay, which shows how much the philosophi-
cal lexicon was changing during the Renaissance.

1. Language, Nature and Power

Nature or power: which confuses philosophers more? David Hume 
opted first for nature, later for power. Before 1740, looking for principles 
that might explain pain, pleasure, good and evil, he asked

whether we ought to search for these principles in nature, or whether we must 
look for them in some other origin? I wou’d reply, that our answer to this ques-
tion depends upon the definition of the word, Nature, than which there is none 
more ambiguous and equivocal.1

Eight years later, Hume could find «no ideas, which occur in metaphysics, 
more obscure and uncertain, than those of power, force, energy or neces-
sary connexion».2 Many other words and ideas, of course, have been, are 

1 D . Hume, Treatise of Human Nature, 3.1.2.
2 D . Hume, Enquiry Concerning Human Understanding, 7.3.



Brian P. Copenhaver

~  4  ~

and will be snares for philosophers. The persistent elusiveness of words 
is one motivation for the analytic way of doing philosophy and for the 
prominence of the philosophy of language in modern times.

Language has worried and delighted philosophers in the Western tra-
dition since Plato wrote the Cratylus and Symposium and left a record of 
his teacher, Socrates, tormenting the Athenians about their ignorance of 
words. On Interpretation, the Rhetoric and the Poetics show Plato’s student, 
Aristotle, caring enough about language to write whole books about it – 
not to speak of his constantly asking about words throughout his writings 
on other subjects. Those other books deal with physics, metaphysics, eth-
ics, politics and other matters, but outside the domains of logic, rhetoric 
and poetics, there is no full account by Aristotle of language’s special prob-
lems. Hence, in later periods dominated by Aristotle, when philosophers 
approached language either through Priscian’s grammar or through chan-
nels that the Philosopher had built, the paths before them were mainly 
logical, mapped by the Organon, or else rhetorical and literary, surveyed in 
the Rhetoric and the Poetics, or else grammatical in Priscian’s Institutes. In 
our own day, metaphysics still looks back to Aristotle’s Metaphysics, just as 
moral philosophy looks back to the Nicomachean Ethics. But in the Aristo-
telian Corpus there is no such place where language itself can look.

Lorenzo Valla, a harsh and implacable critic of Aristotle, writes ex-
plicitly about language – and in a philosophical way – in his Dialecti-
cal Disputations, left unfinished when Valla died in 1457.3 This book at-
tacks Aristotle and with him the Latin Aristotelians – the ‘scholastics’ 
– who made Aristotle ‘the Philosopher’ for Western Christendom after 
the twelfth century and still in Valla’s day. The young Valla taught briefly 
at Pavia among scholastics who philosophized about language within the 
bounds of an Aristotelian curriculum that, for the most part, dealt with 
language in the usual Aristotelian way. At that time, when Valla wrote that 

3  Valla’s book is cited here as DD in the new edition and translation by Copenhaver and 
Nauta: L. Valla, Dialectical Disputations, 2 vols., edition and translation by B. Copenhaver 
and L. Nauta, Cambridge 2012, whose Introduction – cited here as Copenhaver and Nauta 
(2012) – is the source of some material in the first part of this essay. For a fuller account of 
Valla and the Disputations, see L. Nauta, In Defense of Common Sense: Lorenzo Valla’s Hu-
manist Critique of Scholastic Philosophy, Cambridge 2009, to which I am deeply indebted for 
my understanding of Valla – but not for the mistakes in this essay. I read an earlier version 
at the Institut für Deutsche Philologie of the Ludwig-Maximilians-Universität in Munich, and 
I thank Dr. Thomas Borgstedt, Professor Andreas Hoefele and Professor Friedrich Vollhardt 
for their invitation and hospitality there. Michael Allen, Rebecca Copenhaver, John Monfasani 
and Lodi Nauta have been very helpful by criticizing drafts of this essay.



~  27  ~

Michael J. B. Allen

PROMETHEUS AMONG THE FLORENTINES:
MARSILIO FICINO ON THE MYTH OF TRIADIC POWER

Abstract. – This paper explores Marsilio Ficino’s several attempts over his 
scholarly career to engage the ancient myth of the Titan Prometheus as it ap-
pears in Plato’s works, and most notably in the Protagoras and the Philebus. Its 
collateral aim is to explore the notion of Neoplatonic commentary and its trans-
formative philosophical and theological agenda, given that myth, theology, and 
philosophy inhabit for a Neoplatonist the same intellectual system. From being 
a supernumerary, a lesser Mercury or a mercurial daemon, Prometheus eventu-
ally became for the Renaissance Florentine the divine dialectician. It was his 
dialectical fire and his foreknowledge that enabled him to see the providential 
plan that a benevolent Olympian Jupiter had always had in mind for us and for 
the world, and to serve indeed as Jupiter’s beneficent messenger and intermedi-
ary rather than as a thief of heavenly fire. This Ficinian Titan reminds us of the 
peaks of contemplation that are ours to attain, if we avail ourselves of the su-
preme Platonic art or discipline that can initiate us into the nature of the Good 
itself. As such, he continued to play a role in Ficino’s evolving understanding 
of Neoplatonic method, and specifically of the centrality of its exfoliating meta-
physical triads.

Prometheus, the Titan son of the great Titaness Themis, has had a rich 
life in the Western imagination. He is the god who gave us the stolen gift 
of fire in a fennel stalk; he is the divine artificer whom Othello invokes to 
relume the light of the human soul, Desdemona’s soul, with the miracu-
lous power of his Promethean heat; but above all he is the hero in the 
one remaining play of Aeschylus’ famous trilogy, who, having acted on 
man’s behalf, had then to endure the torturous vengeance of a tyrannical 
all-powerful Jupiter. All humankind was thereafter indebted to his indom-
itable bravery and virtually endless suffering. Rubens, Beethoven, Liszt, 
Scriabin, Carl Orff, Vaughan Williams, Coleridge, Goethe, Mary Shelley, 
Byron, Elizabeth Barrett Browning, Carl Spitteler, Robert Bridges, André 



Michael J. B. Allen

~  28  ~

Gide, Robert Lowell, Ted Hughes, Paul Manship,1 Kokoschka 2 – these 
are just a few of the names of artists, sculptors, poets, and composers, 
who have explored or invoked the Aeschylian, and/or the later Romantic 
vision of the noble god, the god who is nailed or chained to a Caucasian 
crag, with his liver daily devoured by a ravenous eagle, and who is the 
archetypal prisoner enduring without remission the cruelties of absolute 
power until an entirely new world order begins.3 The most memorably 
Aeschylian of them all is surely Percy Bysshe Shelley’s impassioned lyrical 
drama Prometheus Unbound, which is accompanied by a correspondingly 
impassioned preface on the revolutionary role of poetry as itself a Pro-
methean struggle against the punitive rigidities, the stifling authoritarian-
ism, the tyrannical sway of the past.

Today I would like to explore a radically different interpretation as set 
forth by the illustrious Florentine Platonist, Marsilio Ficino (1433-99).4 
He took up the ancient myth, not by way of the accounts in Aeschylus or 
Hesiod or in the other poets and mythographers, including Apollodorus, 
Hyginus, Pausanias, Ovid, but by way predictably of Plato’s own sundry 
allusions in the Philebus 16C, Gorgias 523D, Statesman 274C, and Sec-
ond Letter 311B, and most fully in the Protagoras 320-321E. In turning 
directly to Plato, Ficino was nonetheless pursuing his own transforma-
tive philosophical and theological agenda – Platonic myth, theology, and 
philosophy inhabiting for him, as for any Neoplatonist, the same intel-
lectual planetary system. 

1  As the creator of the gilded bronze statue for New York’s Rockefeller Center Plaza. 
2  As the painter of the Prometheus ceiling for Count Seilern’s house at Princes Gate, 

London.
3  The bibliography is immense; see, for example, K. Kerényi, Prometheus: Archetypal Im-

age of Human Existence, translated from the German by R. Manheim, New York 1963 (first 
published in 1946). See also L. Séchan, Le Mythe de Prométhée, Paris 1951; L. Awad, The 
Theme of Prometheus in English and French Literature: A Study in Literary Influences, Cairo 
1963; C. Kreutz, Das Prometheussymbol in der Dichtung der englischen Romantik, Göttingen 
1963; and R. Trousson, Le thème de Prométhée dans la littérature européene, Geneva 1964. 

4  For other Renaissance versions of the myth, see O. Raggio, The Myth of Prometheus: Its 
Survival and Metamorphoses up to the Eighteenth Century, «Journal of the Warburg and Cour-
tauld Institutes», XXI, 1958, pp. 44-62; E. F. Rice Jr., The Renaissance Idea of Wisdom, Cam-
bridge, Mass. 1958, pp. 93-123; J.-C. Margolin, Le mythe de Prométhée dans la philosophie de 
la Renaissance, in Il Mito nel Rinascimento, a cura di L. Rotondi Secchi Tarugi, Milano 1993, 
pp. 241-269; and E. Faye, Le symbole de Prométhée dans la philosophie de Bovelles et en son 
temps, in Fine follie, ou La catastrophe humaniste: études sur les transcendantaux à la Renais-
sance, éd. par B. Pinchard, Paris 1995, pp. 115-138. For the medieval account of Prometheus 
and his two children, Isis and Deucalion, and in particular for the creation of Pandora (all of 
which Ficino seems to have ignored), see Boccaccio’s Genealogia deorum gentilium 4.44-47.



~  45  ~

Nicola Panichi

«Fortis imaginatio generat casum». 
Montaigne e la ‘puissance de l’imagination’

Mille sentieri vi sono non ancora percorsi e isole 
nascoste della vita. Inesaurito e non scoperto è 
ancora sempre l’uomo e la terra dell’uomo
(Nietzsche, Così parlò Zarathustra, Della virtù che 
dona, 17-19)

Abstract. – A careful hermeneutics of the Essays allows us to comprehend 
the delicate balance and the subtle space between the boundaries of the puissance 
and impuissance of raison/imagination. If, on one hand, reason is weak, a «spoil-
sport», illusory, deceptive, which can know «rien du tout», on the other hand 
reason is the faculty that allows us to measure the tour de l’humaine capacité, to 
distinguish between the possible and the unusual, to open towards the future 
and alterity – while it continues to ignore how far possibility can go. The pow-
er of imagination is also the power of metamorphosis; it is the son of a nature 
which opens up to a thousand contrary forms of life, in its infinite production 
of multiplicity and vicissitude that only the religio dissimilitudinis allows. Along 
this path, pleasure and all other passions will also be able to emerge in their rad-
ical dimension, as intellectually sensitive and sensitively intellectual.

Umana, troppo umana?

In un Frammento postumo dell’autunno-inverno del 1887,1 Nietzsche 
trascrive un appunto tratto dalla lettura del biblista e orientalista Julius 
Wellhausen (Skizzen und Vorarbeiten) 2 sul concetto di potestas. Il testo 
sembra problematizzare i termini del dualismo ermeneutico con cui an-
che Montaigne, di cui Nietzsche si era mostrato suffisant lecteur,3 aveva 

1  Frammenti postumi, Novembre 1887-Marzo 1888, 11 [287], in F. Nietzsche, Opere, ed. 
a cura di G. Colli e M. Montinari, VIII/2, Milano 1979, p. 317; F. Nietzsche, Werke, Kriti-
sche Gesamtausgabe, hrsg. von G. Colli und M. Montinari, VIII/2, Berlin 1970. 

2  J. Wellhausen, Skizzen und Vorarbeiten, Berlin 1887, p. 218. Cfr. aforisma 352 di Der 
Wille zur Macht, in F. Nietzsche, Werke, XV-XVI, Leipzig 1911, p. 470 (Note dell’editore). 

3 C fr. il contributo teorico recente più significativo sul rapporto Montaigne-Nietzsche si 
deve a A. Tournon, Méprises et affinités, in Montaigne contemporaneo, a cura di N. Panichi - R. 



Nicola Panichi

~  46  ~

investito il problema della puissance divine (la toute-puissance de Dieu) 
come incommensurabile rispetto a notre puissance, la puissance de l’ima-
gination o della raison – lemmi (imagination e raison) assunti negli Es-
sais come sinonimi: «Nel concetto della potenza sia di un Dio, sia di un 
uomo, sono sempre comprese la capacità di giovare e la capacità di nuo-
cere. Così presso gli Arabi, così presso gli Ebrei. Così presso tutte le razze 
forti. Si compie sempre un passo fatale quando si separa dualisticamente 
la forza dell’una cosa dalla forza dell’altra […]. Con ciò la morale diven-
ta l’avvelenatrice della vita […]».

Nietzsche spingerà il suo discorso in una direzione paradossale che, 
tuttavia, non gli impedirà di sottrarre a tale ‘destino’ il concetto montai-
gnano di morale, coniugandolo con quello di puissance de la nature, al 
punto (e correttamente) da definire Montaigne un «naturalista dell’etica». 

Del resto, in un precedente frammento (9 [72]) dell’autunno 1887 le 
coordinate del discorso nietzscheano si presentano ricondotte con chia-
rezza al loro punto genetico, anche se – lo testimonia ad adiuvandum il 
paragrafo 48 dell’Anticristo – si tratta ancora di una trascrizione/rielabo-
razione del pensiero del biblista, questa volta tratto dai Prolegomena zur 
Geschichte Israels,4 testo copiosamente annotato e sottolineato, come ri-
sulta dall’esame dell’esemplare presente nella biblioteca nietzscheana: 5 
«Conoscenza come mezzo per la potenza, per diventare ‘simile a Dio’. La 
leggenda dell’Antico Testamento crede che l’uomo sia in possesso della 
conoscenza». Il testo dice quanto Dio avrebbe paura dell’uomo e del sen-
so della cacciata dal paradiso, dal luogo della conoscenza; dice della tor-
re di Babele che vuol assaltare il cielo: se l’uomo mangiasse dall’albero 
della vita, sarebbe la fine del potere di Dio, mentre la pluralità delle lin-
gue viene interpretata quale «misura di sicurezza» per la divinità. L’uo-
mo, presentato nella Bibbia come sbaglio e rivale di Dio, ne diviene an-
che pericolo: deve essere cacciato dall’albero della vita. Lavoro, bisogno, 
morte sono intesi come legittima difesa di Dio che vieterebbe la cono-

Ragghianti - A. Savorelli, Pisa 2011, pp. 9-28. Per la letteratura critica rinvio alla note biblio-
grafiche contenute in N. Panichi, ‘Picta historia’. Lettura di Montaigne e Nietzsche, Urbino 
1995; Ead., Nietzsche et le «gai scepticisme» de Montaigne, in Nietzsche et l’Humanisme, Actes 
du colloque international (Nice, 20-22 octobre 2005), «Noesis», X, 2006, pp. 93-114; cfr. an-
che Ead., ‘Deus nudus est’/Io temo che sia tutto vestito. Nietzsche legge Montaigne, «Bulletin de 
la Société internationale des amis de Montaigne», I, 2011 (in corso di stampa). 

4  J. Wellhausen, Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin 1883, pp. 310-336 (ultima 
rist. anast. 1967).

5  Manoscritti di Nietzsche dall’Autunno 1887 al Marzo 1888, in Appendice a Nietzsche, 
Frammenti postumi, cit., p. 437.



~  63  ~

Emanuela Scribano

«QUOD NESCIS QUOMODO FIAT, ID NON FACIS».
OCCASIONALISM AGAINST DESCARTES?

Abstract. – Post-Cartesian Occasionalism argues that the power of causing 
an effect depends on knowledge of the means by which the effect is produced. 
The argument is used to deny finite beings the power to act. Arnold Geulincx 
expresses this thesis in the principle Quod nescis quomodo fiat id non facis. Here, 
my purpose is to show that: 

1. The philosophical problem that is at the origin of the principle Quod nes­
cis quomodo fiat id non facis originates in Galen’s De foetuum formatione, a work 
translated into Latin only in 1535.

2. Important works of early modern philosophy, such as Campanella’s Del 
senso delle cose e della magia, discuss Galen’s text.

3. Due to their rejection of teleology, Descartes’ physics and biology are 
completely foreign to the Quod nescis principle. Comparing the Cartesian theory 
of animal-machines with the theory of animal behavior of Pierre Chanet, a phi-
losopher who adopts the principle, confirms this claim.

1. The formulation of the principle

The formulation of the principle Quod nescis quomodo fiat id non facis 
is traditionally attributed to Arnold Geulincx.1 The principle appears for 
the first time in a physics dissertation written in 1663, and both Ethics 
(1665) and Metaphysica vera (published posthumously in 1691) state it.2 
The principle is included in a Cartesian context only in this last text: the 
title of the first chapter – or prima scientia, as Geulincx calls it –, is Cogito 

1  A. De Lattre, L’Occasionalisme d’Arnold Geulincx, Paris 1967, pp. 365-412. 
2  A. Geulincx, Disputatio physica 3, in Eiusd. Opera Philosophica, 3 vols., recognovit 

J. P. N. Land, The Hague 1891-93; Faksimile-neudruck, Stuttgart 1968, II, pp. 502-503; Id., 
Ethica, first Treatise, in ibid., III, pp. 30-37; Id., Annotationes, in ibid., III, pp. 203-222; Id., 
Metaphysica vera, in ibid., II, pp. 147-157.



Emanuela Scribano

~  64  ~

ergo sum; 3 the second chapter makes it clear that the nature of the Self 
is conscious thinking. Finally, the fourth chapter prepares for the formu-
lation of the principle, stressing that mind and body are heterogeneous: 
the Self has modes of thought that do not depend on the Self as res cogi­
tans – writes Geulincx – that is, all involuntary thoughts. These thoughts 
might depend on the body, but it is not clear how the body could cause 
these thoughts, in that «I don’t see in [the body] any proportion or power 
able to produce that effect».4 As we see, the first reason Geulincx offers 
to exclude that it is the body that causes involuntary thoughts, i. e. the 
lack of proportion between mind and body, is rather Cartesian.5 The fifth 
chapter, instead, leaves aside the dualist context and does not resort to 
the difference between mind and body to rule out that the body causes 
the mind to have involuntary thoughts: I myself do not trigger some 
thoughts, hence it must be someone else who does so, but this someone 
else «conscius esse debet hujus negotii; facit enim, et impossibile est, ut is 
faciat, qui nescit quomodo fiat».6 It is necessary to be aware of the means 
by which an effect is produced to be able to produce it. Henceforth I 
will call this principle the ‘epistemic condition of causality’. 

Geulincx submits the epistemic condition of causality as a principle 
that doesn’t need a proof: «This is a principle very evident by itself».7 The 
following remarks reinforce the evidence of the principle, overcoming pre
judices that might have obscured it. When we correctly believe ourselves 
unable to heat or make light, Geulincx remarks, we believe this because we 
do not know what to do in order to produce heat or light. For the same 
reason it is not admissible to attribute to the sun or fire the ability to heat 
or produce light, because neither the sun nor fire knows how to produce 
those effects: «Quod nescis quomodo fiat, id non facis».8 Thus, dropping 

3  Geulincx Opera Philosophica, cit., II, p. 147. 
4  Ibid., p. 150: «nihil in illo proportionis aut potentiae video ad negotium illud expe-

diendum».
5  To the lack of proportion between mind and body Geulincx adds that the body lacks the 

power (potentia) to produce these thoughts. The body’s lack of power was an argument gener-
ally stressed by the first Occasionalists. See Louis de La Forge, Traité de l’esprit de l’homme, 
published in 1666, in L. de La Forge, Œuvres philosophiques, édition présentée par P. Clair, 
Paris 1974, pp. 237-238, and Géraud de Cordemoy, Discernement du corps et de l’âme, pub-
lished also in 1666, in G. de Cordemoy, Œuvres philosophiques, édition critique présentée par 
P. Clair et F. Girbal, Paris 1968, pp. 135 ss.

6  Geulincx, Metaphysica vera, cit., II, p. 150.
7  Ibid.
8  Ibid.



~  89  ~

Anna Zago

ALCUNE GLOSSE GRAMMATICALI NEL BALDUS 
DELL’EDIZIONE PAGANINI *

Abstract. – The first edition of Folengo’s Baldus (the so-called Paganini 
printed in 1517) presents a copious series of glosses, presumably composed by 
the author himself.

The aim of this work is to collect and study the glosses dealing with grammati-
cal subjects (e. g. lexicon, rhetorical figures, citations of classical texts) in order to 
reconstruct the most important elements of Folengo’s grammatical background.

The glosses are divided into four groups: 1. ‘Vergilian’ glosses, 2. citations 
from ancient and modern auctoritates, 3. rhetorical glosses, 4. metrical glosses.

A brief analysis of each group tries to identify the sources and solve exegeti-
cal problems, sometimes making comparisons with the glosses of the following 
edition of the poem (the so-called Toscolanense printed in 1521).

La prima edizione dell’Opus Macaronicum folenghiano, la cosiddetta 
Paganini del 1517 (P),1 si presenta come «un elegante libretto in sedi-
cesimo stampato in bei caratteri corsivi» 2 e contiene la prima versione 
del Baldus (17 libri, destinati a diventare 25 già dall’edizione successiva), 
preceduta da una praefatio (cc. ir-viiv) sotto forma di libellus de laudibus 
Merlini Cocai ad opera Magistri Aquarii herbolatti 3 e da due brevi eglo-
ghe (cc. viiv-xiiv).4

*  Il presente lavoro è nato nell’ambito del Seminario di Filologia italiana presso la Scuola 
Normale Superiore di Pisa nell’a.a. 2011/2012. Desidero ringraziare il prof. Claudio Ciociola 
per il prezioso aiuto e i partecipanti al Seminario per gli utili spunti.

1  Dal nome dello stampatore: sul personaggio e la sua attività si veda A. Nuovo, Alessandro 
Paganino (1509-1538), Padova 1990 (l’edizione del Liber macaronices è descritta a p. 165).

2  Così M. Zaggia, L’esordio del Folengo, in Per la ristampa anastatica delle prime Maca-
ronee di Teofilo Folengo, a cura di P. Gibellini e M. Zaggia, opuscolo introduttivo a Merlini 
Cocai poetae mantuani liber Macaronices libri 17. non ante impressi, rist. anast. dell’ed. a cura 
di A. Paganini [Venetiis 1517], Brescia 1991, pp. 15-23 n.n. (la citazione è a p. 16).

3  Considerazioni interessanti su questa figura e sul suo nome sono svolte da G. Bernardi 
Perini, Identikit di Acquario Lodola (a proposito di onomastica folenghiana), in Studi in onore 



Anna Zago

~  90  ~

Fin dalla prima edizione appare chiaro come questa versione ‘embrio-
nale’ del poema (6230 versi, poco più di metà del Baldus della successiva 
edizione Toscolanense) miri comunque ad emulare direttamente l’Enei-
de; in questo senso, «la presenza nei dintorni di qualche ecloga è ben 
funzionale all’immagine di un nuovo Virgilio». Ancor più funzionale è il 
«dotto ma discreto apparato di chiose esplicative»,5 che possono essere 
viste come un richiamo a Servio, classicissimo commentatore dell’opera 
virgiliana e noto grammatico dell’antichità, non a caso citato nella glossa 
a P Bald. I 246. ins. Qui note 4 e 5 4 5

Le glosse, assenti nelle due egloghe,6 accompagnano invece numerose 
il Baldus (soprattutto nei primi libri), sottolineandone snodi narrativi, pa-
rentesi descrittive, punti notevoli, termini che richiedano spiegazioni; 7 nei 
casi che analizzeremo, però, questo procedimento va ben oltre la sempli-
ce chiarificazione grammaticale per mettere in atto una serie di strategie 
tipiche dell’esegesi antica (rimandi interni, citazioni di autorità, riflessioni 
sull’operato del poeta) riutilizzate a fini chiaramente parodici.

In questo senso le glosse della Paganini, ulteriormente arricchite nel-
la successiva edizione Toscolanense (T),8 sono una miniera preziosa per 
aggiungere qualche elemento al panorama della cultura grammaticale di 
Folengo e per comprendere più a fondo i meccanismi di un gioco colto 

di Pier Vincenzo Mengaldo per i suoi settant’anni, 2 voll., a cura degli allievi padovani, Firenze 
2007, I, pp. 467-478; in particolare, questo lavoro tenta di cogliere la sua suggestione secondo la 
quale «Se il poeta Merlino rivendica attraverso la deformazione macaronica il latino maltrattato 
degl’indotti, Acquario Lodola rivendica a sua volta, tramite la caricatura dell’erbolatto-filologo, 
il profilo del dotto umanista, scopritore, editore e commentatore di classici» (ivi, pp. 475-476).

4  Esse in seguito confluiranno nella Zanitonella della Toscolanense: la prima diverrà l’eglo-
ga VII di T Zan., e la seconda (in una versione decurtata) l’egloga VI. L’edizione dei due testi 
è in T. Folengo, Macaronee Minori. Zanitonella, Moscheide, Epigrammi, a cura di M. Zaggia, 
Torino 1987, pp. 11-46.

5  Entrambe le citazioni sono da Zaggia, L’esordio del Folengo, cit., p. 16. I primi quattro 
libri del Baldus di P sono stati editi da M. Zaggia, Saggio di un’edizione critica della redazio-
ne Paganini delle Macaronee folenghiane, in Teofilo Folengo nel quinto centenario della nascita 
(1491-1991), Atti del convegno (Mantova-Brescia-Padova, 26-29 settembre 1991), a cura di G. 
Bernardi Perini e C. Marangoni, Firenze 1993, pp. 407-457.

6  Le uniche note marginali delle egloghe sono relative all’indicazione dei personaggi.
7  Questa tipologia ‘basilare’ di paratesto, sulla quale non ci soffermeremo, si trova già 

nelle opere macaroniche anteriori a Folengo: in Tifi sono presenti infatti titoli di singole se-
zioni (in genere nella forma de + ablativo), mentre nel Nobile Vigonce Opus compaiono anche 
indicazioni più ‘retoriche’ quali Prepositio (v. 9), Narratio (v. 17), Pulchra comperatio (v. 164). 
I macaronici padovani sono citati da I. Paccagnella, Le macaronee padovane. Tradizione e 
lingua, Padova 1979.

8  Alcuni dati sulle glosse di T si possono trovare in A. Luzio, Le note marginali della To-
scolana. Imitazioni folenghiane del Rabelais, in Id., Studi folenghiani, Firenze 1899, pp. 11-52.



~  111  ~

Annalisa Ceron 

chi sono GLI AMICI DEL PRINCIPE? 
L’amicizia in quattro specula principum del XV secolo 

Abstract. – By claiming that a good prince must not rely on friendship, 
Machiavelli marked a breaking point within the humanistic tradition of specu-
la principum. This essay takes into account four handbook for prince written in 
XV century: De institutione regiminis dignitatum by Giovanni Tinto Vicini from 
Fabriano, De principe by Giovanni Pontano, De Principe by Bartolomeo Platina, 
and De regno by Francesco Patrizi from Siena. This humanists showed why a 
good prince needs friends. As Petrarch in De republica adminsitranda, they used 
the Aristotelian and Ciceronian language of friendship in order to describe who 
can help a good ruler to get in and exert power: the friends of the prince are his 
advisers, secretaries, supporters, and followers. In humanistic specula principum 
the choice of government élite went under the name of friendship. Since men 
devoted to studia humanitatis were the best friends of the best prince, the per-
sonal dimension of power came to light along with the idea that power is justi-
fied when combined with knowledge. 

1. Una tesi machiavelliana: il principe non deve fidarsi degli amici 

Per un principe «è molto più sicuro essere temuto che amato, quando si abbi 
a mancare dell’uno de’ dua».1 Questa è sicuramente una delle tesi più scanda-
lose di Machiavelli, ma il lettore del Principe è stato messo in guardia, e sa che 
avrebbe spiegato anche «e’ modi e governi di uno principe o co’ i sudditi o con 
li amici» senza seguire i «molti» che si sono immaginati «repubbliche e principa-
ti che non si sono mai visti né conosciuti in vero essere».2 Le conseguenze del-
la scelta di realismo professata nel XV capitolo dell’opera diventano più chiare 
quando inizia a prendere forma l’immagine del principe centauro, mezza bestia 
e mezzo uomo. La novità della riflessione machiavelliana, però, appare in tutta 

1  N. Machiavelli, Il Principe, a cura di G. Inglese, Torino 1995, p. 110.
2 I vi, p. 102.



Annalisa Ceron

~  112  ~

la sua radicalità sin da quando il timore è preferito all’amore. Machiavelli, infatti, 
riconosce di prendere parte ad una «disputa» in cui è una voce fuori dal coro.3 

Pasquale Villari fu uno dei primi studiosi a suggerire di cercare gli avversari 
di Machiavelli tra «eruditi del XV secolo come il Panormita, il Poggio, il Pon-
tano ed altri molti, i quali avevano sostenuto che il sovrano deve avere tutte le 
virtù e ne avevano fatto un ritratto ideale di religione, di modestia, di giustizia e 
di generosità».4 Le analogie e le differenze che sussistono tra la concezione ma-
chiavelliana del governo del principe e quella umanistica sono state messe in luce 
da Felix Gilbert, che ha esaminato le opere de principe e de regno composte nella 
seconda metà del XV secolo.5 Seguendo la strada battuta da questo insigne stu-
dioso, nel primo volume di The Foundations of Modern Political Thought Quen-
tin Skinner ha mostrato che Machiavelli fu un critico consapevole delle tesi so-
stenute nelle raccolte di consigli per i principi del XV secolo. A suo giudizio, 
infatti, il Principe non è un unicum nella storia del pensiero politico come ritene-
vano gli studiosi inglesi e americani impegnati a confrontarsi con la tesi crociana 
dell’autonomia della politica, ma un’opera che appartiene a pieno titolo al gene-
re letterario degli specula principum, così come si era configurato in età umani-
stica. Skinner ha esaminato le tesi che Machiavelli condivise con gli umanisti, ma 
anche quelle che rifiutò. Con analisi particolarmente convincenti è così riuscito 
a mostrare che tra il XV e il XXIII capitolo del Principe viene demolito «punto 
per punto l’elenco universalmente riconosciuto delle virtù principesche».6

Benché Skinner non lo sottolinei, tra le tesi umanistiche che Machiavelli ro-
vesciò vi è anche l’idea che il principe debba fidarsi degli amici. Subito dopo es-
sersi schierato a favore del timore, infatti, l’autore del Principe specifica che «le 

3 I vi, p. 111.
4  P. Villari, Niccolò Machiavelli e i suoi tempi, Firenze 1881, in particolare p. 385.
5  F. Gilbert, Il concetto umanistico di principe e il Principe di Machiavelli, in Id., Ma-

chiavelli e la vita culturale del suo tempo, Bologna 1964, pp. 109-160; questa è la traduzione 
dell’articolo The Humanist Concept of the Prince and the Prince of Machiavelli, apparso nel 
«Journal of Modern History» del 1939, in cui Felix Gilbert prese le distanze da A. H. Gilbert, 
Machiavelli’s Prince and its Forerunners: The Prince as a Typical Book de regimine principum, 
New York 1938, sottolineando la necessità di esaminare le opere appartenenti al contesto sto-
rico e culturale in cui era nato il Principe. Seguono le indicazioni e le analisi di Felix Gilbert 
alcuni dei più autorevoli studiosi contemporanei del pensiero di Machiavelli: oltre alle opere di 
Q. Skinner, per cui rimando alla nota successiva, cfr. M. Senellart, Les arts de gouverner: du 
‘regimen’ médiéval au concept de gouvernement, Paris 1995, nonché Machiavel, Le prince ou le 
nouvel art politique, sous la direction de Y. C. Zarka et T. Ménissier, Paris 2001.

6  Q. Skinner, The Foundations of Modern Political Thought. The Renaissance, Cambridge 
1978, trad. it. Le origini del pensiero politico moderno. Il Rinascimento, Bologna 1989, p. 237; 
ma si veda l’intero capitolo sull’idea umanistica del governo del principe (ivi, pp. 207-244). 
Dopo aver dedicato al pensiero di Machiavelli una breve monografia (Id., Machiavelli, Oxford 
1981) che ha recentemente rivisto (Id., Machiavelli. A Very Short Introduction, Oxford 2000), 
l’autore ha sostanzialmente riproposto le analisi relative agli specula principum del Quattrocento 
in Id., Visions of Politics, II: Renaissance Virtues, Cambridge 2002, trad. it. Virtù rinascimentali, 
Bologna 2006, pp. 155-205.



~  139  ~

James G. Snyder 

The Pregnancy of Matter: 
Marsilio Ficino on Natural Change 

«From Within» Matter *

«Spiritus intus alit»
Vergil, Aeneid, 6.726.

Abstract. – This article examines the theory of natural change found in Mar-
silio Ficino’s Platonic Theology.  It argues that Ficino holds a distinctive theory 
of natural change as originating «from within» matter and body.  He describes 
matter as a bosom or womb that is pregnant with form, and in this way he as-
signs a prominent position to matter in the coming to be of material things.  Fi-
cino’s view is contrasted with what is called the «standard Scholastic account» 
of change according to which natural changes are impressed upon an otherwise 
passive material substrate.  Finally, this article considers the ways in which Fici-
no’s theory of natural change is consistent with some of his other commitments 
concerning the metaphysics of matter. 

1. Introduction

The close examination of a text from the history of philosophy can some-
times reveal a surprising degree of divergence between what are accepted as 
standard philosophical positions, and those philosophers that are widely thought 
to endorse them. There are at least two different ways to explain this. On occa-
sion, philosophers take standard doctrines and put them to novel use within an 
overall philosophical system, and in this way traditional doctrines take on a new 
meaning and significance. At other times, philosophers only imperfectly match 
the standard positions that are attributed to them, and some things are lost, and 
even altered, when one tries too hard to make things fit. These divergences are 
most likely to occur when examining the writings of what are today considered 
minor or peripheral figures in the history of philosophy. 

*  The author especially thanks Michael J. B. Allen for commenting on a draft of this ar-
ticle. Earlier versions were presented at the 2009 Renaissance Society of American annual con-
ference in Los Angeles, and the 2010 American Philosophical Association eastern divisional 
meeting in New York City. 



James G. Snyder

~  140  ~

In his seminal study, The Philosophy of Marsilio Ficino, Paul Oskar Kristel-
ler argues that the philosophy of the fifteenth-century Platonist Marsilio Ficino 
(1433-99) cannot be fully appreciated by measuring the novelty of his arguments, 
ideas, or doctrines alone. On the contrary, Kristeller claims that Ficino is dis-
tinctive as a philosopher because he built an original philosophical system from 
standard doctrinal building blocks. For this reason, he says that the central aim 
of his book is to «describe and explain the peculiar and particular form of ex-
pression that he gives to the basic principles of Platonism».1 There are also good 
reasons to believe that Ficino imperfectly matches at least one of the standard 
positions that he is widely thought to endorse, and that something important 
about his philosophy is lost when this passes by unnoticed and unappreciated. 
Historians of Renaissance and early modern philosophy have traditionally as-
signed a straightforward medieval hylomorphism to Ficino, a view that will here 
be called the standard Scholastic account of material substances.2 This view holds 
that material things are composites of matter and form, with matter playing the 
role of the passive and inert material substrate, while form is the dominant and 
active element that makes a thing what it is, while at the same time rendering it 
knowable. On occasion, Ficino asserts that matter is inert, passive, and barren, 
and he even calls it «the indifferent receptacle of form».3 He also describes matter 
as the substrate of form, and says that forms account for the metaphysical and 
epistemological character of material things. As a result, he sounds at times as if 
he were working squarely within the Scholastic hylomorphic framework. 

These descriptions, however, fail to fully capture the peculiarities of Fici-
no’s view of matter, and the function that it performs in natural changes. There 
are passages in his most sustained philosophical treatise, his Platonic Theology 
(1482), where Ficino describes matter and change in terms that diverge widely 
from Scholastic hylomorphism. In this work, Ficino describes matter as a bosom 
that is pregnant with form. When he discusses natural change, Ficino says that 

1  P. O. Kristeller, The Philosophy of Marsilio Ficino, New York 1943, pp. 4-6. 
2 S ee ibid., pp. 38-40; P. O. Kristeller, The Scholastic Background of Marsilio Ficino, «Tra-

ditio», II, 1944, pp. 274-316; and A. B. Collins, The Secular Is Sacred: Platonism and Thomism 
in Marsilio Ficino’s Platonic Theology, The Hague 1974, pp. 8-9, and 20-22. Errico Vitale sug-
gested something different about matter. He argues that there is a receptivity to form found 
in matter. See E. Vitale, Sul concetto di materia nella Theologica platonica di Marsilio Ficino, 
«Rinascimento», II s., XXXIX, 1999, pp. 337-369. More recently Sergius Kodera has excellent-
ly brought to light some of the peculiarities of Ficino’s view of matter. Kodera has especially 
focused on the feminine associations made with matter in Ficino, and characterization of mat-
ter as a mirror. However, it appears that for Kodera, the feminine is necessary passive, and re-
ceives and reflects from the outside. See S. Kodera, Disreputable Bodies: Magic, Medicine, and 
Gender in Renaissance Natural Philosophy, Toronto 2010, pp. 25-33, 55-60.

3  M. Ficino, Platonic Theology, 6 vols., latin text ed. by J. Hankins and translation by M. 
J. B. Allen, Boston 2001-06, V.IV.2. Throughout this paper references are to the book, chap-
ter, and paragraph of Allen’s translation of Ficino’s Platonic Theology.



~  157  ~

Amos Edelheit 

On Evil, God, and Human Freedom. 
A Scholastic Portrait of Florence, June 1489

Abstract. – This article is focused on the two written accounts of a public 
dispute on the problem of evil which took place in Florence in June 1489. Af-
ter considering the intellectual context of this dispute, I shall present a detailed 
analysis of some of the arguments in this dispute, showing its importance as a 
combination between a formal academic quaestio disputata in a religious ceremo-
ny and a non-formal convivium in a Renaissance city-state. We shall see how, in 
the heat of the dispute, the disputants sometimes tend to take more extreme po-
sitions, and consider the implications of such positions to moral theology, moral 
psychology, and ethics between the Middle Ages and the Early Modern period. 

This article will present a detailed, step-by-step account of what used to be 
a well-known philosophical and theological dispute on the question of the na-
ture and origin of evil which took place in Florence in June 1489. The two main 
participants in this dispute were two scholastic thinkers who were central fig-
ures in the intellectual life of Florence during the last decades of the fifteenth 
century: the Dominican Nicolaus de Mirabilibus (d. 1495) and the Franciscan 
Giorgio Benigno Salviati (ca. 1448-1520). They were surrounded by some of 
the most prominent figures of the day: the humanists Marsilio Ficino, Giovanni 
Pico della Mirandola, and Angelo Poliziano, not to mention Lorenzo de’ Medici 
himself, together with other important scholastic thinkers like Mengo Bianchel-
li and Bernardo Torni, all taking part in the dispute, which began as a public 
dispute between the Dominicans and the Franciscans at Santa Reparata just be-
fore the procession in honour of St John the Baptist, and continued at Loren-
zo’s palace about a week later. An analysis of this dispute, against its prominent 
background, will give readers who are interested in such problems in the con-
text of late medieval and Early Modern philosophy a better idea of the unique 
position of fifteenth-century Florentine thought in the transition between these 
two periods. Before I get down to the description and analysis of this dispute, 
some general remark concerning its central issue and some earlier views and dis-
cussions may be in place. 



Amos Edelheit

~  158  ~

The question of evil and its nature in relation to the goodness of God, to 
the powers of human reason, and to the status of human will both in the ethical 
and the theological spheres is a central one in moral philosophy. In this article, 
we shall look at a specific historical moment in its development which, although 
relatively unknown, presents us with some important shifts in the understanding 
of this notion in a period which is essential to the Early Modern era. As we shall 
see the Platonic account of evil as pure privation and nothingness is echoed by 
a Thomist thinker who, during a philosophical dispute with a Scotist thinker, is 
shifting his view towards a notion of evil which is subjected to human experi-
ence (either linguistic or socially constructed), while still trying to keep a dicho-
tomic separation between God, the absolute good, and evil. This leaves the no-
tion of evil itself in a rather abstract sphere. On the other hand his Scotist rival 
is defending a thesis according to which God created both good and evil. While 
sharply criticizing the Platonic account the Scotist is rejecting the abstract no-
tion of evil and its dichotomic separation from the good, and he develops two 
different notions of evil: first, a notion of relative evils which are concrete enti-
ties existing beside, or in fact mixed together with, relative goods; and second, a 
notion of a specific malice. These notions of evil originated from God, the cre-
ator of all goods and evils. 

The concept of evil in Western thought is complicated, connected to many 
other related issues (such as divine-human relations or will, reason, and irration-
al impulses), and just like any other central concept it keeps changing according 
to the historical context. Evil is reflected in the pessimistic approach we can find 
in the Bible, doubting man’s capacity of understanding the divine will and com-
mands. The evils brought upon the biblical figure of Job became, in turn, a locus 
classicus for later theological and philosophical discussions of evil. Although re-
garded as more optimistic, assuming harmony between man’s mind and the laws 
of nature, ancient Greek and Roman approaches also contain awareness of exist-
ing irrational impulses which in many cases are the cause of evil.1 In other cases, 
evil is identified with matter,2 and when the Greek logos was superseded by the 
Christian logos, terms like sin and punishment were also regarded as evil.3 

Thus, in many cases, it is impossible to draw a distinction, in the discussions 
of evil, between a metaphysical, an epistemological, an ontological, or a moral as-

1  See the detailed discussion of these issues, with many references to ancient sources, in 
A. Dihle, The Theory of Will in Classical Antiquity, Los Angeles 1982, especially the first two 
chapters. 

2  See, e. g., Plotinus, Enneads II, 4, 4; III, 6,11; Simplicius, In Aristotelis physicorum li-
bros quattuor priores commentaria I, 9; Proclus, In cratylum commentaria 30.7. 

3  See, e. g., Augustine, De vera religione 12, 23; 20, 40; Id., De civitate dei 10, 24; John 
Scotus Eriugena, De divina praedestinatione liber 10, 3; Thomas Aquinas, Scriptum super li-
bros sententiarum II, dist. 35, q. 1, a. 5 (expositio textus); dist. 43, q. 1, art. 5 (responsio ad ar-
gumentum 3); Id., Summa theologiae 1a-2ae, q. 87, a. 1. 



~  201  ~

Stefano Prandi 

Tradizione umanistica e dissidenza religiosa 
nella prima metà del Cinquecento:
il dialogo ciceroniano e lucianeo

Abstract. – This study aims to explore by which ways and forms the XVth 
century Literary Dialogue contributed to spread subjects related to religious dis-
sent; in particular, the study considers the two most victorious typologies of the 
Dialogue, the Ciceronian one and the Lucianean one. The Ciceronian typolo-
gy bequeaths above all the diatribic form, in acknowledgement of the antidog-
matic disposition Humanistic culture is biased towards and many heterodoxes, 
mostly Italian, conform to. The Lucianean typology, though strongly widespread, 
presents a many-sided situation, since it ramifies in several thematic guiding lines 
such as the dialogi mortuorum, the satiric funeral, the ecstatic vision: all themes 
Erasmus of Rotterdam will deal with. In particular, all these traditions will be 
encompassed by Celio Secondo Curione, who will regain the «pasquinata» as 
an instrument of religious disputation: in particular, the study explores the ad-
mirable publishing enterprise represented by the Pasquillorum tomi duo (1544), 
which epitomizes the humanistic and transalpine anticurial tradition, in verse and 
in prose, and ends with the very successfull Pasquillus ecstacticus.

Dopo le pionieristiche ricerche di Delio Cantimori,1 i rapporti tra Umane-
simo e Riforma hanno conosciuto un’attenzione critica diffusa ma, tutto som-
mato, piuttosto settoriale e circoscritta, ovvero attenta più alle problematiche di 
storia religiosa ed alle implicazioni teologiche che alla loro messa in forma lette-
raria, sovente considerata una sorta di opzione secondaria. La tendenza preva-
lente è stata insomma quella di considerare le specificità letterarie di testi di ca-
rattere religioso un mero espediente per aumentare efficacia e piacevolezza della 
trasmissione dei contenuti dottrinali, l’unica componente del testo ad essere ri-
tenuta essenziale. Un tale approccio, oltre a comportare una concezione piutto-
sto semplicistica dei modi di significazione, non rende ragione, all’interno della 

1 C fr. soprattutto D. Cantimori, Umanesimo e religione nel Rinascimento, Torino 1975.



Stefano Prandi

~  202  ~

controversistica religiosa, dell’enorme fortuna del ricorso a generi letterari quali 
il dialogo; e ciò non solo ad opera di grammatici e retori di professione, ma an-
che da parte di autori di differente estrazione: si pensi ad esempio a Bernardino 
Ochino. Il presente saggio intende soffermarsi su alcune tipologie fondamenta-
li del dialogo religioso, in particolare ciceroniana e lucianea, che rappresentano, 
assieme al ‘catechismo’ a due, forse le forme più diffuse e fortunate.2

È noto come nel dialogo umanistico sia presente una forte tendenza satirica 
che non solo si indirizza contro la cultura fratesca ma, nel registrare l’insufficiente 
risposta agli ideali di renovatio che circolavano in quegli anni,3 sferza l’istituzio-
ne ecclesiastica nel suo insieme ponendosi di fronte ad essa, per la prima volta, 
come un interlocutore autonomo nella sua compiuta laicità; 4 testi come il Con-
tra hypocritas di Poggio, il Cynicus dell’Alberti, il Charon del Pontano, l’Ageno-
ria del Collenuccio costituiscono esempi assai significativi di questa posizione. La 
libertà discorsiva è valore prioritario rispetto a qualsiasi considerazione dogmati-
ca, come Erasmo ripeterà nella dedicatoria al More del Moriae encomium: «sem-
per haec ingeniis libertas permissa fuit, ut in communem hominum vitam sali-
bus luderent impune».5 Non estranea all’opera di Luciano,6 questa norma varrà 
anche per i Colloquia, come mostra l’epistola De utilitate colloquiorum, che af-
ferma, tra l’altro: «Ubi in consilio est odium, ibi caecum est iudicium».7 Questo 
attaccamento al carattere della libera discussione e alla liceità del riso satirico, 
peraltro, sembra una caratteristica peculiare del contributo dei riformati italia-
ni, più sensibili a questi aspetti, osservava Cantimori,8 che non a quelli più pro-

2 M i si permetta di rimandare, per uno sguardo d’insieme sul dialogo lucianeo, a Scritture 
al crocevia. Il dialogo letterario nei secoli XV e XVI, Vercelli 2000, pp. 116 sgg. e 201 sgg. Una 
prima ricognizione generale dei temi qui dibattuti si trova in D. Solfaroli Camillocci, La cri-
tique paradoxale de la centralità de Rome dans le discours satirique des ‘hérétiques italiens’, in 
La Renaissance décentrée, Actes du colloque (Genève, 28-29 septembre 2006), éd. par F. Tin-
guely, Genève 2008, pp. 139-153.

3  Vedi, E. Garin, Desideri di riforma nell’oratoria del Quattrocento, ora in La cultura filo-
sofica del Rinascimento italiano, Firenze 1961, pp. 166-182 e, di chi scrive, L’attesa della ‘Re-
formatio’ nella cultura umanistica del primo Quattrocento: alcune testimonianze, in Ferrara e il 
Concilio. 1438-1439, Atti del convegno (Ferrara, 23-24 novembre 1989), a cura di P. Castel-
li, Ferrara 1992, pp. 85-93. 

4  Vedi in proposito il fondamentale R. Fubini, Umanesimo e secolarizzazione da Petrarca 
al Valla, Roma 1990.

5  Erasmo da Rotterdam, Moriae encomium, a cura di L. D’Ascia, Milano 1989, p. 54.
6 C fr. Luciano, Saturnalia 13.
7  De utilitate Colloquiorum, in Erasmo da Rotterdam, Opera omnia, I, 3: Colloquia, edi-

derunt L. E. Halkin - F. Bierlaire - R. Hoven, Amsterdam 1972, p. 752.
8 C fr. quanto Cantimori afferma prendendo spunto proprio dal Curione: «il Curione man-

tenne sempre una posizione autonoma, e che per molti lati non sapremmo definire che come 
‘italiana’: umanesimo letterario, ambizione di primeggiare, spregiudicatezza nella discussione 
religiosa, e così via»; e più oltre: «È sempre la stessa posizione degli italiani, che […] voleva-
no sì l’indagine approfondita dei problemi religiosi, ma non avevano alcuna inclinazione alla 



~  223  ~

Théa Stella Picquet

Le texte entre chronique et Histoire: 
Benedetto Varchi, Storia fiorentina, Livre XV, 1-6

Abstract. – In this article we are going to show how Benedetto Varchi, in 
the 15th book of his History of Florence, moves from History to chronicle. In this 
purpose, after defining both terms and introducing the author and his work, we 
shall focus on the historical figures and events, particularly on the murder of 
Lorenzino de Medici, de Musset’s Lorenzaccio. Finally, we shall try to set Var-
chi’s work between chronicle and History.

Comme le souligne Philippe Simon,1 l’Enciclopedia della letteratura Garzan-
ti ne consacre que quelques lignes à Benedetto Varchi même si récemment 2 il a 
été cité pour avoir comparé, dans son Histoire de Florence, la milice citadine de 
1530 à une bienveillante Circée, qui aurait transformé non pas les hommes en 
pourceaux, mais des bêtes en hommes.3 Ailleurs, nous lui avons réservé un cha-
pitre aux côtés des autres historiographes florentins 4 et avons étudié certaines 
lettres que lui avait adressées Giovambattista Busini.5 A notre avis, les écrits de 
l’écrivain méritent une place plus importante au sein des œuvres humanistes de 

1  P. Simon, Tiraboschi et les écrivains florentins des XVI e et XVII e siècles, dans De Flo-
rence à Venise. Hommage à Christian Bec, Etudes réunies par F. Livi et C. Ossola, Paris 2006, 
p. 442.

2  F. Dubard de Gaillarbois, Les discours sur la première décade de Tite Live, dans De Flo-
rence à Venise, cit., p. 254.

3  B. Varchi, Storia fiorentina con i primi quattro libri e col nono secondo il codice autogra-
fo, Firenze 1888, XI, 49. A ce propos, signalons la dernière édition: Id., Storia fiorentina, con 
aggiunte e correzioni tratte dagli autografi e corredata di note ad opera e cura di L. Arbib, 3 
vols., Roma 2003 (édition de référence). Cf. Benedetto Varchi e il suo tempo, Atti del conve-
gno (Montevarchi, 11-12 aprile 2003), a cura di L. Perini, Firenze 2009. Cf. L. Perini, Intro-
duzione a Varchi, Storia fiorentina, cit., III, pp. iii-xxvi. 

4 T . Picquet, De Jacopo Nardi à Giovan Battista Adriani: quelle historiographie pour Flo-
rence?, dans Letteratura Italiana Antica, Roma 2002, pp. 419-421.

5 T . Picquet, Giovambattista Busini, témoin de son temps, dans Gli Antichi e i Moderni. 
Studi in onore di Roberto Cardini, 3 vols., a cura di L. Bertolini e D. Coppini, Firenze 2010, 
III, pp. 1093-1110.



Théa Stella Picquet

~  224  ~

la Renaissance. C’est pourquoi nous nous intéressons aujourd’hui à sa Storia fio-
rentina et en particulier au livre XV.6

Aujourd’hui, après avoir défini les concepts de ‘chronique’ et d’ ‘Histoire’, 
nous présenterons l’auteur et son œuvre. Notre propos aura alors un triple ob-
jectif: identifier les personnages historiques dont il s’agit, analyser les événements 
historiques auxquels l’historien fait allusion, mettre en évidence les faits d’actua-
lité pour tenter de situer le texte entre chronique et Histoire. 

*  *  *

Pour définir les concepts, nous nous reférons au dictionnaire historique 
d’Alain Rey,7 qui signale que le terme de ‘chronique’ provient du latin «chronica», 
emprunté à son tour au grec «khronika» pour indiquer des annales, des recueils 
de faits historiques présentés de façon chronologique. Le mot, qui concerne le 
temps ou une période temporelle, dérive de «Khronos», temps. Le substantif, 
employé au singulier comme au pluriel, désigne une sorte de recueil de faits his-
toriques racontés selon l’ordre de leur succession (comme les Ricordi, mais avec 
une nuance différente. La chronique est la forme de l’histoire pour le Moyen-
âge, écrite d’abord en latin puis en langue vulgaire, en vers ou en prose. Au 
XVIIe siècle, le mot prend un sens plus large, celui d’un ensemble d’informa-
tions vraies ou fausses qui en général sont diffusées oralement. Le sens s’oriente 
quelquefois vers les commérages, la médisance. Ce n’est qu’au XIXe siècle que 
le terme ‘chronique’ s’applique à un article de presse, puis, au XXe, à une émis-
sion radiophonique ou télévisée, relative à des informations (chronique littérai-
re, théâtrale, politique) et à leur commentaire.

Quant au mot ‘Histoire’,8 c’est un emprunt adapté du latin «historia», «récit 
d’événements historiques», «objet d’un récit historique» mais aussi «récit fabu-
leux», «balivernes», provenant du grec «historia», dans le sens de «recherche», 
«enquête», «information» et «résultat d’une enquête», d’où «récit», «œuvre his-
torique». Le mot appartient à la famille de «eidenai», «savoir», qui se rattache 
à une racine indo-européenne «weid», comme le sanskrit «véda» et le latin «vi-
dere», «voir».

Le mot a eu, avec diverses formes de «istorie», «storie», le sens de «récit 
des événements de la vie de quelqu’un», puis, le sens plus large de «récit des 
événements relatifs à un peuple, à l’humanité en général». A partir du XIIIe siè-

6  Opere di Benedetto Varchi ora per la prima volta raccolte con un discorso di A. Racheli in-
torno alla filologia del secolo XVI e alla vita e agli scritti dell’autore. Aggiuntevi le lettere di Gio. 
Battista Busini sopra l’assedio di Firenze, 2 vols., Trieste 1858, I, pp. 409-414.

7 A . Rey, Dictionnaire historique de la langue française, 3 vols., Paris 1998, I, p. 751.
8  Ibid., II, pp. 1723-1724.



~  237  ~

Alfonso Musci

GIORGIO VASARI: «CERCA TROVA». 
LA STORIA DIETRO IL DIPINTO

con un’Appendice di 
Alessandro Savorelli 

Abstract. – The most fascinating clue about the existence of Leonardo’s lost 
work, the Battaglia di Anghiari in the ‘Salone dei Cinquecento’ in Florence, is a 
small green flag with the inscription «Cerca trova» («Seek and you shall find») 
painted by Giorgio Vasari in his Battaglia di Marciano, in the right panel of the 
east wall in the ‘Salone’. According to some researchers, the inscription is an ev-
idence that Vasari would have sealed Leonardo’s work under the wall. On the 
contrary the present study, conducted using iconological method, demonstrates 
that the flag and the inscription are only a reference to the Firenze’s war against 
Siena. The historical evidence collected shed new light on the relationship be-
tween the republican banker and maecenas Bindo Altoviti and Giorgio Vasari 
and the ancient iconographic tradition of florentina libertas.

1. Tra gli argomenti che accompagnano la ricerca della Battaglia d’Anghiari 
dietro la «rotta» di Piero Strozzi a Marciano Val di Chiana, dipinta da Giorgio 
Vasari con l’ausilio di Jacopo Zucchi sulla parete orientale della «Sala grande» 
di Palazzo Vecchio, il più fragile è l’interpretazione di una bandiera verde recan-
te la scritta «cerca trova» [Fig. 1] come indizio archeologico depositato dall’au-
tore.1 Il vessillo è visibilmente schierato tra le prime file d’una compagnia re-

1  Mi riferisco alle operazioni di scavo condotte a Firenze tra il 2011 e il 2012 sulla pa-
rete est del Salone dei Cinquecento in corrispondenza dell’affresco di Vasari, coordinate dal 
Center of Interdisciplinary Science for Art, Architecture and Archaeology (CISA3) di San Diego 
in collaborazione con la National Geographic Society. Le ricerche traggono la loro motivazione 
ideologica da alcune supposizioni avanzate alla fine degli anni Sessanta da C. Pedretti, Leonar-
do da Vinci inedito. Tre Saggi, Firenze 1968, p. 77, e tuttora prive di riscontri significativi. Per 
una rapida sintesi delle principali questioni preliminari implicite alla ricerca (la localizzazione 
possibile della Battaglia di Anghiari, la misura dell’affresco, i successivi rifacimenti strutturali 
del Palazzo, la committenza repubblicana) si rinvia a R. Hatfield, Finding Leonardo. The Case 
for Recovering the Battle of Anghiari, Firenze 2007.



Alfonso Musci

~  238  ~

pubblicana «franco-senese» nel fuoco dello scontro con le truppe vittoriose di 
Cosimo I. A sinistra altri contingenti di soldati francesi e lanzichenecchi diret-
ti verso un’altura battono la ritirata in segno di resa. Il colore della bandiera e 
la scritta sovraimpressa alludono con molta probabilità a una vicenda di sto-

ria militare e politica che attende pazientemente d’essere rievocata. In singola-
re sequenza ma in momenti distinti Palazzo Vecchio ospiterà lo stendardo bian-
co con leopardo e il vessillo rosso con un sole strappati a Niccolò Piccinino e 
al duca di Milano ad Anghiari (1440), e, a distanza di un secolo, alcune bandie-
re verdi recanti un verso di Dante sottratte ai ‘fuorusciti’ repubblicani a Marcia-
no (1554). La fama e la memoria di questi due gesti d’esposizione trionfale at-
traversano cento anni di storia fiorentina e nel cerchio ideale del trapasso dalla 
Repubblica al Principato legano Vasari e Leonardo più del semplice e singola-
re caso della perdita della Battaglia d’Anghiari. La presente nota composta con 
Alessandro Savorelli, autore di un’appendice che illustra i precedenti iconogra-
fici e letterari della florentina libertas, discute il «cerca trova» nel rispetto dei li-
miti della filologia dei testi e delle immagini e, senza sconfinare in munere alieno, 
avanza un’ipotesi interpretativa che porta lontano dal risolvere il mistero leo-
nardiano ma in direzioni non meno ricche di significato, inerenti a ‘fatti’ e ‘rac-
conti di fatti’ accaduti durante la guerra di Siena e a risvolti della biografia del-
l’aretino.

Fig. 1. Dettaglio: Giorgio Vasari e aiuti, Battaglia di Marciano, 1569-1572. 
Salone dei Cinquecento, Firenze



~  269  ~

Ilario Manfredini

La rappresentazionE del potere a Torino e Firenze
nella seconda metà del Cinquecento *

Abstract. – In the second half of the sixteenth century, Italian courts dem-
onstrated their power through literature and frescos. The Medici and Savoy 
families planned a politic of prestige marked by reconstruction of the origin of 
the family, with particular attention at the antiquity and the invention of tradi-
tion. Emanuele Filiberto exaggerated the origin of his family through the ties 
with Beroldo of Saxony, grandson of the emperor Otto II, while Cosimo I ap-
pears like a new Augustus, able to build the Grand Duchy of Tuscany. The Sa-
voys presented themselves as princes of the Empire at the service of the Catholic 
religion, especially in the literary works of Filiberto Pingone and Giovanni Bo-
tero. The Medicis utilized the ability of Vincenzio Borghini and Giorgio Vasari 
to celebrate their past and the qualities of Cosimo I, visible in figurative cycles 
in the Palazzo Vecchio. The Medicis and the Savoys were protagonists in the 
struggle for precedence in relation to the empire that over the years had inter-
esting solutions which went on to have a profound effect on the ceremonial and 
historic representation of the respective families providing a new possibility to 
investigate the power of painting seen as propaganda in the hands of Italian and 
European dynasties. 

Premessa 

All’indomani del trasferimento della capitale dei suoi Stati in Italia, un vero 
e proprio «principe nuovo» come Emanuele Filiberto si misurò con l’esigenza di 
dar vita a una corte e di organizzare un universo identitario, simbolico e rappre-
sentativo che gli consentisse di assumere un ruolo di primazia nel contesto dei 
piccoli Stati italiani ormai inseriti nell’orbita spagnola.1 Un ruolo cui egli ambi-

*  L’articolo riprende il testo della relazione presentata al convegno Il concetto di poten-
za in età moderna, organizzato dall’Istituto Nazionale di studi sul Rinascimento (Firenze, 15-
17 dicembre 2011). 

1 S ulla situazione politica italiana dopo la pace di Cateau-Cambrésis si vedano R. Roma-
no, La pace di Cateau-Cambrésis e l’equilibrio europeo a metà del secolo XVI, «Rivista storica 



Ilario Manfredini

~  270  ~

va in funzione della sua dignità di vicario imperiale al di qua delle Alpi, collega-
ta alle mitiche origini sassoni della dinastia sabauda, per rivendicare il quale tut-
tavia ben poco aveva a sua disposizione, tanto più nel momento in cui l’autorità 
imperiale veniva emarginata dall’Italia dopo l’abdicazione di Carlo V: era privo 
di una capitale dotata di qualche tradizione cortigiana e non aveva al suo servi-
zio letterati e artisti in grado di competere – neppure alla lontana – con le cor-
ti di Ferrara, Mantova e Firenze.2 Soprattutto con quest’ultima, beneficiaria del 
nuovo titolo granducale concesso da Pio V nel 1569, iniziò una lunga contesa 
per la precedenza nei confronti dell’Impero che ebbe una significativa rilevan-
za politica e diplomatica. In virtù di questa competizione il duca sabaudo seppe 
intravedere l’esigenza di dotare la nuova dinastia italiana di apparati simbolici, 
di «genealogie incredibili», di strutture di rappresentanza, di cerimoniali di cor-
te, di apparati decorativi, avviando un processo che sarebbe stato poi portato a 
compimento con notevole successo da suo figlio Carlo Emanuele I. 

Cosimo I, secondo duca di Toscana, si vide invece costretto a legittimare il 
suo ruolo sia in quanto discendente da un ramo secondario della famiglia, sia 
come Medici stesso, poiché non vi era garanzia che il governo sarebbe rimasto 
nelle sue mani. I problemi politici di Cosimo non riguardavano soltanto l’insta-
bile principato, ma anche la posizione della famiglia, che andava inserita e man-
tenuta fra le altre dinastie italiane ed europee.3

Identità storica, primazia e precedenze

Nel corso della seconda metà del Cinquecento Medici e Savoia si fecero por-
tatori di una politica dinastica volta a rafforzare l’identità storica delle rispetti-
ve famiglie, specie dopo la concessione della corona granducale nel 1569.4 Per 

italiana», LXI, 1949, pp. 526-550; F. Angiolini, Osservazioni su diplomazia e politica dell’Italia 
non spagnola nell’età di Filippo II, «Rivista storica italiana», XCII, 1980, pp. 432-469; A. Spa-
gnoletti, Principi italiani e Spagna nell’età barocca, Milano 1998; Id., Le dinastie italiane nel-
la prima età moderna, Bologna 2003. 

2 S ugli interventi realizzati a Torino durante gli anni di Emanuele Filiberto mi limito 
qui a citare G. Simcox, From Commune to Capital: The Transformation of Turin, Sixteenth to 
Eighteenth Centuries, in Royal and Republican Sovereignty in Early Modern Europe, ed. by R. 
Oresko - G. C. Gibbs - H. M. Scott, Cambridge 1997, pp. 243-348; P. Merlin, Emanuele Fili-
berto e la nascita di una capitale, in Storia illustrata di Torino, II: Torino sabauda, a cura di V. 
Castronovo, Milano 1992, pp. 341-360.

3 S ulla situazione politica fiorentina nei primi anni del ducato di Cosimo I si veda R. 
von Albertini, Firenze dalla repubblica al principato. Storia e coscienza politica, prefazione di 
F. Chabod, Torino 1970.

4  G. Lazzi, Un’eccezionale occasione di lusso: l’incoronazione di Cosimo I de’ Medici (1569), 
«Archivio storico italiano», CXLVII, 1989, pp. 99-119; V. Maffei, Dal titolo di duca di Firenze 
e Siena a granduca di Toscana, Firenze 1905, pp. 26-30; M. Firpo, Gli affreschi di Pontormo a 
San Lorenzo. Eresia, politica e cultura nella Firenze di Cosimo I, Torino 1997, pp. 393-403. 



~  291  ~

Henning Hufnagel

VERITÀ ED EVIDENZA. FORME E FUNZIONI DEL DIALOGO
NELLE OPERE ITALIANE DI GIORDANO BRUNO

Abstract. – Bruno’s six Italian dialogues stand out as eccentric in the tra-
dition of the Renaissance dialogue. They mark one of its closing points, as they 
seem to realise and at the same time transcend all the possibilities of the genre. 
In the following essay, I describe and define the forms and modes of structural 
complexity that characterize Bruno’s texts. In a second part, I argue that Bru-
no’s experiments with the genre serve an argumentative purpose. I show how 
Bruno, by hybridising genres and discourses, ‘performatizes’ his argumentation: 
He develops strategies to confer scenic evidence to claims in order to make the 
truth of a philosophical position immediately clear.

In my third part, I correlate this way of argumentation with the epistemo-
logical revolution which begins around 1600 and finally leads to the advent of 
a modern concept of science. I demonstrate how Bruno transforms the genre of 
the dialogue – the paradigmatic vehicle of the relativistic and probabilistic epis-
temology of Humanism – in order to adapt it to his claims of absolute truth. So 
the end of the tradition of the Renaissance dialogue, as manifest in Bruno’s texts, 
also seems to indicate the end of an epistemological configuration.

I sei dialoghi italiani di Giordano Bruno: davvero testi strani e stravaganti. 
Uno di questi dialoghi rischia di restare incompleto perché tre dei quattro inter-
locutori semplicemente non compaiono più a colloquiare, cosicché il terzo dia-
logo, che dovrebbe concludere il testo con una sintesi, non può più aver luogo: 
così accade nella Cabala del cavallo pegaseo. In un altro dialogo, invece, si intro-
ducono sempre più figure nella discussione, generando infine una polifonia di 
voci che aumenta ancor più la confusione, comunque già presente nel lettore a 
causa di temi, excursus e spiegazioni che prolificano e variano caoticamente: è 
il caso dello Spaccio de la bestia trionfante. E quando in un terzo dialogo il nu-
mero degli interlocutori si limita a due, come negli Eroici furori, nel testo ven-
gono inserite oltre settanta poesie e quasi trenta emblemi che gli interlocutori 
interpretano assieme. La forma testuale dei dialoghi di Giordano Bruno è a dir 
poco eccentrica. In essi tutte le possibilità del genere ‘dialogo’ sembrano realiz-



Henning Hufnagel

~  292  ~

zate e al tempo stesso superate. In questo modo essi segnano un punto finale 
della letteratura dialogica rinascimentale, al di là del dato temporale della loro 
Stesura.1 

Il presente saggio intende descrivere il tipo e la forma delle complicazioni 
strutturali che caratterizzano i dialoghi di Giordano Bruno, per poi avanzare la 
tesi che questi esperimenti con il genere dialogico sono funzionalizzati in senso 
argomentativo. Cercherò di mostrare come l’ibridizzazione dei generi e dei di-
scorsi operata da Bruno sia funzionale a ‘performatizzare’ la sua argomentazio-
ne, ovvero a generare evidenza e mettere in scena processi di convincimento per 
non trattare solo discorsivamente la verità di una posizione filosofica, ma render-
la immediatamente intelligibile. 

Infine metterò in relazione questo tipo di argomentazione con il mutamen-
to epistemologico iniziato attorno al 1600 che culmina nell’affermazione di un 
moderno concetto di scienza. Intendo mostrare come Bruno trasformi il genere 
del dialogo, che realizzava paradigmaticamente l’epistemologia relativistico-plu-
ralizzante degli umanisti, nel segno di nuove, assolute pretese di verità, e come 
il punto terminale della stagione rinascimentale del dialogo sembri dunque indi-
care la fine di una configurazione epistemica.

1. Bruno aggiunge complessità alla struttura dei dialoghi ricorrendo in par-
ticolare a quattro modalità: in primo luogo combinando e contaminando i mo-
delli dialogici classici di diversa impronta; quindi moltiplicando e intrecciando 
i piani diegetici del dialogo e creando situazioni enunciative complesse; in terzo 
luogo facendo saltare i confini del genere e in quarto, diretta conseguenza del 
precedente, incrociando e fondendo discorsi (in senso foucaultiano) e ambiti di 
referenza di diversa validità epistemica.

Nelle poetiche cinquecentesche sul dialogo si incontrano costantemente, 
come è noto, tre autori esemplari ai quali i nuovi scrittori di dialoghi dovrebbe-
ro rifarsi: Platone, Cicerone e – spesso accompagnato da dubbia fama – Luciano.2 
I dialoghi di Platone e Cicerone sono caratterizzati, una volta in modo dramma-

1  Bruno scrive i suoi sei dialoghi italiani, si ricorda, in un breve lasso di tempo, durante 
il suo soggiorno in Inghilterra tra il 1583 e il 1585; cfr. M. Ciliberto, Giordano Bruno, Roma-
Bari 1990, p. 29.

2  Significative, a proposito dell’ambivalenza verso Luciano, sono le contraddittorie affer-
mazioni nella Apologia dei dialogi (1574) di Sperone Speroni: una volta Speroni cita assieme 
Platone e Luciano come autori da imitare, ma poi condanna aspramente le forme del dialogo 
di Luciano sulla base del loro carattere satirico e parodistico che poche pagine prima aveva 
però giustificato (cfr. S. Speroni, Opere di M. Sperone Speroni degli Alvarotti tratte da’ mss. ori-
ginali, 5 voll., Venezia 1740, I, pp. 275 e 345). Carlo Sigonio nel suo De Dialogo (1562) esclude 
del tutto Luciano dal canone degli autori degni di imitazione a causa degli argomenti dei suoi 
dialoghi: egli avrebbe infatti rovinato e corrotto – «depravavit atque corrupit» – la tradizione 
platonica del dialogo, abusando di questo genere per parlare «de rebus ridiculis, de amoribus 
ac fallaciis meretriciis» (C. Sigonio, De dialogo, a cura di F. Pignatti, Roma 1993, p. 154).



~  313  ~

Laura Fedi

NOTA SU BOUWSMA E GARIN

Abstract. – From a collection of papers and books once owned by Euge­
nio Garin, now held in the Library of the Istituto Nazionale di Studi sul Rina­
scimento, emerge two notes written in the autumn 1959 by the 35 year-old Wil­
liam James Bouwsma to the Italian scholar, and two brief works by the American 
historian: a pamphlet, also dated 1959, in which he presents to the American au­
dience Hans Baron and Garin’s ‘Civic Humanism’ as an advanced position in Re­
naissance studies; and an extract of Bouwsma speech as president of the Amer­
ican Historical Association for its 1978 annual meeting.

These papers deal with an encounter that perhaps never took place – be­
tween Bouwsma and Garin – when an idea of the Renaissance and the modern 
epoch began circulating among the American historians, an idea which will reach 
its critical point twenty years later.

1. Fra gli estratti e i libri di proprietà personale di Eugenio Garin conservati 
presso l’Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento c’è un opuscolo di 24 pa­
gine, The Interpretation of Renaissance Humanism di William James Bouwsma, 
dono – «with warm regards» – dell’autore.1 Siamo nell’autunno del 1959, anno 
di uscita dell’opuscolo presso il service dell’American Historical Association. Lo 
storico americano, che ha da poco pubblicato un’apprezzata monografia su Guil­
laume Postel,2 è appena giunto in Italia, a Firenze. Cerca di mettersi in contatto 
con Garin ma poi decide di rimandare l’incontro a quando avrà acquisito mag­
giore padronanza della lingua italiana. A distanza di un mese, il 9 novembre e 
poi il 4 dicembre, Bouwsma scrive a Garin due biglietti, che lo studioso italiano 
incolla con cura fra l’ultima pagina e l’interno della copertina del pamphlet che 
accompagna il secondo biglietto.

1  W. J. Bouwsma, The Interpretation of Renaissance Humanism, Washington 1959 (ne 
uscirà una seconda edizione nel 1966). La copia donata a Garin e contenente i due biglietti 
di Bouwsma allo stesso è conservata presso la Biblioteca dell’Istituto Nazionale di Studi sul 
Rinascimento con la segnatura Misc. XLVI. 49.

2  W. J. Bouwsma, ‘Concordia mundi’. The Career and Thought of Guillaume Postel (1510-
1581), Cambridge, Mass. 1957.



Laura Fedi

~  314  ~

Il nome di Bouwsma non figura nel nutritissimo elenco di corrispondenti 
del carteggio di Eugenio Garin, conservato nell’Archivio Garin entrato nel Cen­
tro Biblioteche e Archivi della Scuola Normale Superiore di Pisa nel 2005. I due 
biglietti rimangono perciò a testimonianza di un incontro che forse ebbe luogo 
sul piano personale ma che non avvenne sul piano ideale, non almeno secondo 
le intenzioni e l’orientamento che lo storico americano già qui tratteggia in bel­
la grafia al maestro italiano.

*  *  *

Piazza Nazario Sauro 1
Firenze

November 9, 1959
Professor Eugenio Garin
Via G. C. Vanini 28
Firenze

Dear Professor Garin:

Miss Scelba passed on to me your very gracious invitation to call on you, 
and as you perhaps know I tried to telephone you at your home this morning. 
It occurs to me now, however, that it might be better to postpone a conversa­
tion until my Italian is a good deal more fluent; I should be extremely sorry to 
waste your time at this point. I have stablished my family in Florence until June, 
and eventually I trust I will be somewhat more articulate.

I am, of course, most eager to make your acquaintance. I have learned a 
very great deal from your work, particularly in the last two years; and I have 
been trying not only to absorb your position into my own understanding of the 
Renaissance, but also (as you may know) to transmit it more widely, along with 
the views of Hans Baron, in America. This has not been altogether easy for me, 
since I started from quite a different position. I am also interested in consulting 
you about Paolo Sarpi, on whom I am presently working. Sarpi’s attitudes, in 
a somewhat similar political situation, seem to me strikingly similar to those of 
the earlier Florentine humanists; yet his culture appears to have been quite dif­
ferent. But this can wait.

Thanks for your courtesy.
Yours sincerely,

William J. Bouwsma



~  331  ~

INDICE DEI MANOSCRITTI

(a cura di Sabrina Braccini )

BOLOGNA

Biblioteca Universitaria

Ms. 1816, p. 216

ERFURT-GOTHA

Universitäts- und Forschungsbibliothek

Chart. B 935, p. 216

FIRENZE

Archivio di Stato

Mediceo del principato, fil. 5081, p. 272
Ms. 471, p. 262

Istituto Nazionale di Studi sul Rinasci-
mento

Misc. XLVI. 49, pp. 313-315

Biblioteca Riccardiana

Ms. greco 37, p. 30

Biblioteca degli Uffizi 

Ms. 9, p. 281

LONDON

British Library

Add. 18.658, p. 216

LÜNEBURG

Ratsbücherei

Miscell. D 4° 34, p. 216

TORINO

Archivio di Stato

Corte, Lettere ministri Roma, m. 4, p. 271

Archivio Storico

Corte, Storie della Real Casa, cat. II, m. 3, 
fasc. 3, p. 283





~  333  ~

INDICE DEI NOMI

(a cura di Sabrina Braccini )

Acciaiuoli Bernardo, 246-247
Achille, 43
Acidini Luchinat C., 281
Acquario Lodola v. Folengo Teofilo
Adam C., 83, 86
Adamo, 34, 164-165, 176, 178-179, 192, 196-

197
Adriani Giovan Battista, 228, 275, 279
Agli Antonio, 198
Agostino Aurelio, santo, 24, 52, 76, 158, 166, 

178, 193, 198
Agostino da Vimercate, 91
Agrippa di Nettesheim Enrico Cornelio, 50
Alastor, 207
Alberti Leon Battista, 113, 115, 121, 130, 

202, 205-206, 208, 293, 328
Albertini R. von, 226, 228, 239, 243-244, 

247, 270
Albertino, 306, 310
Alberto il Grande v. Alberto Magno, santo
Alberto Magno, santo, 72-73, 75
Alberto Pio da Carpi, 208
Albizzi Anton Francesco degli, 277
Aldobrandini Silvestro, 230-231, 233
Alessandro di Afrodisia, 76
Alessandro Magno, 258
Alexandre de Villedieu, 94-95
Alfonso di Trastamara, detto il Magnanimo, 

re di Napoli, 123
Alfonso II d’Aragona, re di Napoli, 115, 122, 

124, 275
Alighieri Dante, 238-240, 243, 250
Allegri E., 254
Allen M. J. B., 4, 31, 37-40, 139-142, 144-

145, 148, 153
Alliney G., 174, 192
Almong J., 8
Altdorfer Albrecht, 259

Alton E. H., 95
Altoviti Bindo, 237, 239-241, 243-244, 246, 

261, 266
Altoviti Giovanni Battista, 239, 246, 252
Alvarez de Toledo Fernando, 294
Amedeo II di Savoia, 283-284
Amedeo V di Savoia, 284-286
Amedeo VI di Savoia, 284-285
Amedeo VIII di Savoia, 272
Anassagora, 76, 203
Andrea del Sarto (Andrea d’Agnolo), 253, 

256
Angelini G., 131
Angiolini F., 270, 272
Anisio Giano, 211
Anonimo romano, 266
Anselmo d’Aosta, santo, 178
Apel K.-O., 326
Apollo, 59-60, 285
Aquilecchia G., 210
Arbib L., 247
Arcesilao di Pitane, 203
Aretino Pietro, 298-299
Argante, 286
Ariew R., 144
Ariosto Ludovico, 286
Aristide, detto il Giusto, 51
Aristotele, 4, 7-9, 12, 14-18, 23-25, 67, 70-

72, 75, 79, 86, 95, 115, 120, 126, 128, 130, 
136, 141-142, 159, 195, 213, 298-299, 309-
310

Arnoldo, 209
Arrivabene Cesare, 91-92, 98
Ascensius v. Bade Josse
Ascheri M., 267
Atena v. Minerva
Augusto Caio Giulio Cesare Ottaviano, 40, 

135-136, 274, 277



Indice dei nomi

~  334  ~

Ausonio Decimo Magno, 102
Austin J. L., 300
Averroè, 100
Avicenna, 32, 76, 100
Awad L., 28

Bacchelli F., 206
Baccio d’Agnolo (Bartolomeo d’Agnolo Ba-

glioni), 253
Bacco v. Dioniso
Bacon Francis, 143-144
Bade Josse, 101
Baffetti G., 309
Baiocchi A., 226
Balbi Giovanni, 93-95, 102
Baldo, 92-93, 99-100
Baldovina, 96
Baldovino I, re di Gerusalemme, 287
Baldù Andrea, 272
Balič P. C., 192
Ballaira G., 101
Bandello Vincenzo, 162
Banfi F., 161
Barbara K., 210
Barbaro Francesco, 130
Barbazza Andrea, 221
Barberis W., 272
Barbieri E., 215, 217
Barocchi P., 247
Baron H., 261, 313-321
Baróti-Gaál M., 300
Barwick C., 93
Basilio, santo, 76
Batkin L. M., 308
Battaglia G., 129, 132
Battaglia S., 249
Bauer A., 210
Baumbach M., 210
Bava A. M., 283, 288
Bayle Pierre, 65-67
Bazàn B. C., 163
Becker R. P., 208
Beere J., 15-16
Beethoven Ludwig van, 27
Bejczy I. P., 114
Belloni C., 243
Belloni G., 247
Bellosi L., 252
Bembo Pietro, 293, 295
Bencivénni Zucchero, 249
Benedetto d’Arezzo, 31

Benigno Salviati Giorgio, 157, 161-167, 169, 
171, 173-174, 177-180, 182, 184-198

Bentini I., 275
Bentley J. H., 123-124
Berger H., 324
Berger W., 114-115
Berlinghieri Francesco, 31
Bernabò del Negro G. F., 267
Bernardi Perini G., 89-90, 101
Beroldo di Sassonia, 269, 272, 283, 287
Berr H., 226
Bertelli S., 274
Bertini B., 283
Bertolini L., 223
Bertoloni Antonio, 249
Bertuccio, 215
Best T. W., 208, 212
Bettarini R., 247
Bettini Bartolomeo, 251
Beverley Robert Mackenzie, 84
Bevilacqua Niccolò, 283
Bianchelli Mengo, 157, 162, 165, 169-172, 

175
Bianchi F., 286
Bianchi L., 197
Bianchi M., 48
Bianchi P., 272
Biel Gabriel, 76-77, 79
Bierlaire F., 202
Biferali F., 277
Biondi A., 54, 212, 215
Bizzocchi R., 274
Black A., 131
Bloch M., 226
Blum P.-R., 300, 304
Boccaccio Giovanni, 28
Boccia L. G., 249
Böcking E., 210
Boezio Anicio Manlio Torquato Severino, 

95
Bologna G., 268
Bonico G. D., 243
Bonnefon Paul, 56
Bonora E., 92
Borella M., 274
Borghini Vincenzo, 247, 261, 269, 274-276, 

279, 281, 283, 289
Borgia L., 267
Borgstedt T., 4
Born L. K., 114
Borromeo Carlo, santo, 286



STAMPATO DALLA
TIFERNO GRAFICA · CITTÀ DI CASTELLO

DICEMBRE 2012



ISSN 0080-3073


