ISTITUTO
NAZIONALE
DI STUDI
SUL
RINASCIMENTO

Seconda Serie
VOLUME LI

Rinascimento

direttori
Michele Ciliberto

Cesare Vasoli

AARY
\Q/

v

Leo S. Olschki Editore

2011




RINASCIMENTO

Seconda serie

VOLUME CINQUANTUNESIMO

ANNO SESSANTADUESIMO MMXI



ISTITUTO
NAZIONALE
DI STUDI
SUL
RINASCIMENTO

Seconda Serie
VOLUME LI

Rinascimento

direttori
Michele Ciliberto
Cesare Vasoli

w
b——

@

Leo S. Olschki Editore

:
-
L.

2011




Direttori

MicHELE CILIBERTO - CESARE VASOLI

Comitato scientifico

MicHAEL J. B. ALLEN - SIMONETTA BAssT - ANDREA BATTISTINI - GIUSEPPE
CAMBIANO - MICHELE CILIBERTO - CLAUDIO CIOCIOLA - BRIAN P. COPENHAVER
MARIAROSA CORTESI - GERMANA ERNST - MASSIMO FERRETTI - MassiMo FIrro
GI1aN CARLO GARFAGNINI - TULLIO GREGORY - JAMES HANKINS - JEAN-CLAUDE
MARGOLIN - FABRIZIO MEROI - FILIPPO MIGNINT - VITTORIA PERRONE COMPAGNI
LiNO PERTILE - ADRIANO PROSPERT - FrRaNCISCO RicO - ELISABETTA SCAPPARONE
F1oRELLA SRICCHTA - LORIS STURLESE - JOHN TEDESCHI - CESARE VASOLI

Segretario di redazione

FaBrizio MEROI

Redazione
SABRINA BrRACCINT - OLIVIA CATANORCHI - ELisA FANTECHI - ALFONSO Muscl

Per contatti e invii: fabmeroi@iris-firenze.org
Gli scritti proposti per la pubblicazione sono sottoposti a peer review.

Direzione - Redazione

Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento, Palazzo Strozzi, 50123 Firenze
Tel. 055.28.77.28 » Fax 055.28.05.63 « E-mail: insr@inst.firenze.it « http://www.insr.it

Amministrazione
Casa Editrice Leo S. Olschki « Casella postale 66, 50123 Firenze
Viuzzo del Pozzetto 8, 50126 Firenze
Tel. 055.6530684 « Fax 055.6530214 o e-mail: periodici@olschki.it
Conto corrente postale 12707501

Abbonamento annuo 2011
ISTITUZIONT - INSTITUTIONS
La quota per le istituzioni ¢ comprensiva dell’accesso on-line alla rivista.
Indirizzo IP e richieste di informazioni sulla procedura di attivazione
dovranno essere inoltrati a periodici@olschki.it
Subscription rates for institutions includes on-line access to the journal.
The IP address and requests for information on the activation procedure
should be sent to periodici@olschki.it
Ttalia € 98,00 » Foreign € 115,00

PRIvATI - INDIVIDUALS
(solo cartaceo - print version only)

Italia: € 78,00 « Foreign € 95,00

Direttore responsabile: MICHELE CILIBERTO
Autorizzazione del Tribunale di Firenze n. 1381 del 2 luglio 1960



SOMMARIO

Saggi e testimonianze

BriaN P. COPENHAVER, Lorenzo Valla, Scourge of Scholasticism:
Nature, Power and Modality in the Dialectical Disputations .

MicHAEL J. B. ALLEN, Prometheus among the Florentines: Marsi-
lio Ficino on the Myth of Triadic Power .

Nicora PaANIcHI, «Fortis imaginatio generat casum». Montaigne
e la ‘puissance de ['imagination’ .

EMANUELA SCRIBANO, «Quod nescis quomodo fiat, id non facis».
Occasionalism against Descartes? .

Testi e commenti

ANNA ZAGO, Alcune glosse grammaticali nel Baldus dell’edizio-
ne Paganini

Note e varieta

ANNALISA CERON, Chi sono gli amici del principe? L'amicizia in
quattro specula principum del XV secolo .

James G. SNYDER, The Pregnancy of Matter: Marsilio Ficino on
Natural Change «From Within» Matter .

AMOos EpeLHEIT, On Evil, God, and Human Freedom. A Scholastic
Portrait of Florence, June 1489 .

STEFANO PRANDI, Tradizione umanistica e dissidenza religiosa nella
prima meta del Cinquecento: il dialogo ciceroniano e lucianeo .

THEA STELLA PICQUET, Le texte entre chronique et Histoire: Be-
nedetto Varchi, Storia fiorentina, Livre XV, 1-6 .

~V~

»

»

»

»

»

»

»

»

»

27

45

63

89

111

139

157

201

223



Sommario

ALFONsO Musct, Giorgio Vasari: «cerca trovas. La storia dietro il
dipinto

[LARIO MANFREDINI, La rappresentazione del potere a Torino e Fi-
renze nella seconda meta del Cinquecento .

HENNING HUFNAGEL, Veritd ed evidenza. Forme e funzioni del
dialogo nelle opere italiane di Giordano Bruno .

Laura Fepi, Nota su Bouwsma e Garin .

Indice dei manoscritti .

Indice dei nomi .

»

»

»

»

»

237

269

291
313

331
333



Brian P. COPENHAVER

LORENZO VALLA, SCOURGE OF SCHOLASTICISM:
NATURE, POWER AND MODALITY IN THE
DIALECTICAL DISPUTATIONS

ABSTRACT. — For all users of language, including philosophers, ‘power’ and
‘nature’ are important words. A general principle of customary usage governs
all language and guides all its users. But these arrangements are usually loose
enough to permit specialists like philosophers to construct their own usage in
narrower ways, often for smaller audiences in special circumstances. Rejecting
that looseness as laxity, Lorenzo Valla wants to enforce the general rule rigor-
ously, especially against scholastic philosophers: that is the point of his Dialectical
Disputations. His sole criterion of correct speech and writing is classical Latinity.
The effects of Valla’s strict standard on his own use of two key words ‘power’
and ‘nature’ are the topic of this essay, which shows how much the philosophi-
cal lexicon was changing during the Renaissance.

1. Language, Nature and Power

Nature or power: which confuses philosophers more? David Hume
opted first for nature, later for power. Before 1740, looking for principles
that might explain pain, pleasure, good and evil, he asked

whether we ought to search for these principles in nature, or whether we must
look for them in some other origin? T wou’d reply, that our answer to this ques-
tion depends upon the definition of the word, Nature, than which there is none
more ambiguous and equivocal.!

Eight years later, Hume could find «no ideas, which occur in metaphysics,
more obscure and uncertain, than those of power, force, energy or neces-
sary connexion».? Many other words and ideas, of course, have been, are

U D. Huwmg, Treatise of Human Nature, 3.1.2.
2 D. HumE, Enquiry Concerning Human Understanding, 7.3.

~3~



Brian P. Copenhaver

and will be snares for philosophers. The persistent elusiveness of words
is one motivation for the analytic way of doing philosophy and for the
prominence of the philosophy of language in modern times.

Language has worried and delighted philosophers in the Western tra-
dition since Plato wrote the Cratylus and Symzposium and left a record of
his teacher, Socrates, tormenting the Athenians about their ignorance of
words. On Interpretation, the Rhetoric and the Poetics show Plato’s student,
Aristotle, caring enough about language to write whole books about it —
not to speak of his constantly asking about words throughout his writings
on other subjects. Those other books deal with physics, metaphysics, eth-
ics, politics and other matters, but outside the domains of logic, rhetoric
and poetics, there is no full account by Aristotle of language’s special prob-
lems. Hence, in later periods dominated by Aristotle, when philosophers
approached language either through Priscian’s grammar or through chan-
nels that the Philosopher had built, the paths before them were mainly
logical, mapped by the Organon, or else rhetorical and literary, surveyed in
the Rhetoric and the Poetics, or else grammatical in Priscian’s Institutes. In
our own day, metaphysics still looks back to Aristotle’s Mezaphysics, just as
moral philosophy looks back to the Nicomachean Ethics. But in the Aristo-
telian Corpus there is no such place where language itself can look.

Lorenzo Valla, a harsh and implacable critic of Aristotle, writes ex-
plicitly about language — and in a philosophical way — in his Dialects-
cal Disputations, left unfinished when Valla died in 1457. This book at-
tacks Aristotle and with him the Latin Aristotelians — the ‘scholastics’
— who made Aristotle ‘the Philosopher’ for Western Christendom after
the twelfth century and still in Valla’s day. The young Valla taught briefly
at Pavia among scholastics who philosophized about language within the
bounds of an Aristotelian curriculum that, for the most part, dealt with
language in the usual Aristotelian way. At that time, when Valla wrote that

> Valla’s book is cited here as DD in the new edition and translation by Copenhaver and
Nauta: L. VALLa, Dialectical Disputations, 2 vols., edition and translation by B. COPENHAVER
and L. Nauta, Cambridge 2012, whose Introduction — cited here as Copenhaver and Nauta
(2012) — is the source of some material in the first part of this essay. For a fuller account of
Valla and the Disputations, see L. NAUTA, In Defense of Common Sense: Lorenzo Valla’s Hu-
manist Critique of Scholastic Philosophy, Cambridge 2009, to which I am deeply indebted for
my understanding of Valla — but not for the mistakes in this essay. I read an earlier version
at the Institut fiir Deutsche Philologie of the Ludwig-Maximilians-Universitdt in Munich, and
I thank Dr. Thomas Borgstedt, Professor Andreas Hoefele and Professor Friedrich Vollhardt
for their invitation and hospitality there. Michael Allen, Rebecca Copenhaver, John Monfasani
and Lodi Nauta have been very helpful by criticizing drafts of this essay.

~4~



MicHAEL J. B. ALLEN

PROMETHEUS AMONG THE FLORENTINES:
MARSILIO FICINO ON THE MYTH OF TRIADIC POWER

ABsTrRACT. — This paper explores Marsilio Ficino’s several attempts over his
scholarly career to engage the ancient myth of the Titan Prometheus as it ap-
pears in Plato’s works, and most notably in the Protagoras and the Philebus. Its
collateral aim is to explore the notion of Neoplatonic commentary and its trans-
formative philosophical and theological agenda, given that myth, theology, and
philosophy inhabit for a Neoplatonist the same intellectual system. From being
a supernumerary, a lesser Mercury or a mercurial daemon, Prometheus eventu-
ally became for the Renaissance Florentine the divine dialectician. Tt was his
dialectical fire and his foreknowledge that enabled him to see the providential
plan that a benevolent Olympian Jupiter had always had in mind for us and for
the world, and to serve indeed as Jupiter’s beneficent messenger and intermedi-
ary rather than as a thief of heavenly fire. This Ficinian Titan reminds us of the
peaks of contemplation that are ours to attain, if we avail ourselves of the su-
preme Platonic art or discipline that can initiate us into the nature of the Good
itself. As such, he continued to play a role in Ficino’s evolving understanding
of Neoplatonic method, and specifically of the centrality of its exfoliating meta-
physical triads.

Prometheus, the Titan son of the great Titaness Themis, has had a rich
life in the Western imagination. He is the god who gave us the stolen gift
of fire in a fennel stalk; he is the divine artificer whom Othello invokes to
relume the light of the human soul, Desdemona’s soul, with the miracu-
lous power of his Promethean heat; but above all he is the hero in the
one remaining play of Aeschylus’ famous trilogy, who, having acted on
man’s behalf, had then to endure the torturous vengeance of a tyrannical
all-powerful Jupiter. All humankind was thereafter indebted to his indom-
itable bravery and virtually endless suffering. Rubens, Beethoven, Liszt,
Scriabin, Carl Orff, Vaughan Williams, Coleridge, Goethe, Mary Shelley,
Byron, Elizabeth Barrett Browning, Carl Spitteler, Robert Bridges, André



Michael |. B. Allen

Gide, Robert Lowell, Ted Hughes, Paul Manship,! Kokoschka? — these
are just a few of the names of artists, sculptors, poets, and composers,
who have explored or invoked the Aeschylian, and/or the later Romantic
vision of the noble god, the god who is nailed or chained to a Caucasian
crag, with his liver daily devoured by a ravenous eagle, and who is the
archetypal prisoner enduring without remission the cruelties of absolute
power until an entirely new world order begins.” The most memorably
Aeschylian of them all is surely Percy Bysshe Shelley’s impassioned lyrical
drama Prometheus Unbound, which is accompanied by a correspondingly
impassioned preface on the revolutionary role of poetry as itself a Pro-
methean struggle against the punitive rigidities, the stifling authoritarian-
ism, the tyrannical sway of the past.

Today I would like to explore a radically different interpretation as set
forth by the illustrious Florentine Platonist, Marsilio Ficino (1433-99).4
He took up the ancient myth, not by way of the accounts in Aeschylus or
Hesiod or in the other poets and mythographers, including Apollodorus,
Hyginus, Pausanias, Ovid, but by way predictably of Plato’s own sundry
allusions in the Philebus 16C, Gorgias 523D, Statesman 274C, and Sec-
ond Letter 311B, and most fully in the Protagoras 320-321E. In turning
directly to Plato, Ficino was nonetheless pursuing his own transforma-
tive philosophical and theological agenda — Platonic myth, theology, and
philosophy inhabiting for him, as for any Neoplatonist, the same intel-
lectual planetary system.

! As the creator of the gilded bronze statue for New York’s Rockefeller Center Plaza.

2 As the painter of the Prometheus ceiling for Count Seilern’s house at Princes Gate,
London.

> The bibliography is immense; see, for example, K. KErRENYI, Prometheus: Archetypal In-
age of Human Existence, translated from the German by R. MantEM, New York 1963 (first
published in 1946). See also L. SEcHAN, Le Mythe de Prométhée, Paris 1951; L. Awap, The
Theme of Prometheus in English and French Literature: A Study in Literary Influences, Cairo
1963; C. Kreu1z, Das Prometheussymbol in der Dichtung der englischen Romantik, Gottingen
1963; and R. TROUSSON, Le théme de Prométhée dans la littérature européene, Geneva 1964.

4 For other Renaissance versions of the myth, see O. RacG10, The Myth of Prometheus: Its
Survival and Metamorphoses up to the Eighteenth Century, «Journal of the Warburg and Cour-
tauld Institutes», XXI, 1958, pp. 44-62; E. F. Rict Jr., The Renaissance Idea of Wisdom, Cam-
bridge, Mass. 1958, pp. 93-123; J.-C. MARGOLIN, Le mythe de Prométhée dans la philosophie de
la Renaissance, in 1] Mito nel Rinascimento, a cura di L. RoTonpi SEccHr TARUGI, Milano 1993,
pp. 241-269; and E. FaYE, Le symbole de Prométhée dans la philosophie de Bovelles et en son
temps, in Fine follie, ou La catastrophe humaniste: études sur les transcendantaux a la Renais-
sance, éd. par B. PINCHARD, Paris 1995, pp. 115-138. For the medieval account of Prometheus
and his two children, Isis and Deucalion, and in particular for the creation of Pandora (all of
which Ficino seems to have ignored), see Boccaccio’s Genealogia deorum gentilium 4.44-47.

~ 28 ~



NicorLa PaNIcHI

«FORTIS IMAGINATIO GENERAT CASUM».
MONTAIGNE E LA ‘PUISSANCE DE LIMAGINATION’

Mille sentieri vi sono non ancora percorsi e isole
nascoste della vita. Inesaurito e non scoperto &
ancora sempre 'uomo e la terra dell'uvomo

(N1ETZSCHE, Cosi parlo Zarathustra, Della virta che
dona, 17-19)

ABSTRACT. — A careful hermeneutics of the Essays allows us to comprehend
the delicate balance and the subtle space between the boundaries of the puzssance
and zmpuissance of raison/imagination. If, on one hand, reason is weak, a «spoil-
sport», illusory, deceptive, which can know «rien du tout», on the other hand
reason is the faculty that allows us to measure the tour de I'humaine capacité, to
distinguish between the possible and the unusual, to open towards the future
and alterity — while it continues to ignore how far possibility can go. The pow-
er of imagination is also the power of metamorphosis; it is the son of a nature
which opens up to a thousand contrary forms of life, in its infinite production
of multiplicity and vicissitude that only the religio dissimilitudinis allows. Along
this path, pleasure and all other passions will also be able to emerge in their rad-
ical dimension, as intellectually sensitive and sensitively intellectual.

Umana, troppo umana?

In un Frammento postumo dell’autunno-inverno del 1887,' Nietzsche
trascrive un appunto tratto dalla lettura del biblista e orientalista Julius
Wellhausen (Skzizzen und Vorarbeiten)? sul concetto di potestas. 1l testo
sembra problematizzare i termini del dualismo ermeneutico con cui an-
che Montaigne, di cui Nietzsche si era mostrato suffisant lecteur aveva

Y Frammenti postumi, Novembre 1887-Marzo 1888, 11 [287], in F. NieTzSCHE, Opere, ed.
a cura di G. CoLLl e M. MonTINARI, VIII/2, Milano 1979, p. 317; F. NietzscHg, Werke, Kriti-
sche Gesamtausgabe, hrsg. von G. CoLLt und M. MonTiNaRri, VIII/2, Berlin 1970.

2 J. WELLHAUSEN, Skizzen und Vorarbeiten, Berlin 1887, p. 218. Cfr. aforisma 352 di Der
Wille zur Macht, in F. NieTzSCHE, Werke, XV-XVI, Leipzig 1911, p. 470 (Note dell’editore).

> Cfr. il contributo teorico recente piu significativo sul rapporto Montaigne-Nietzsche si
deve a A. TOURNON, Méprises et affinités, in Montaigne contemporaneo, a cura di N. PaNicHI-R.



Nicola Panichi

investito il problema della puissance divine (la toute-puissance de Dieu)
come incommensurabile rispetto a notre puissance, la puissance de ['ima-
gination o della raison — lemmi (imagination e raison) assunti negli Es-
sais come sinonimi: «Nel concetto della potenza sia di un Dio, sia di un
uomo, sono sempre comprese la capacita di giovare e la capacita di nuo-
cere. Cosi presso gli Arabi, cosi presso gli Ebrei. Cosi presso tutte le razze
forti. Si compie sempre un passo fatale quando si separa dualisticamente
la forza dell’una cosa dalla forza dell’altra [...]. Con cio la morale diven-
ta 'avvelenatrice della vita [...]».

Nietzsche spingera il suo discorso in una direzione paradossale che,
tuttavia, non gli impedira di sottrarre a tale ‘destino’ il concetto montai-
gnano di morale, coniugandolo con quello di puissance de la nature, al
punto (e correttamente) da definire Montaigne un «naturalista dell’etica».

Del resto, in un precedente frammento (9 [72]) dell’autunno 1887 le
coordinate del discorso nietzscheano si presentano ricondotte con chia-
rezza al loro punto genetico, anche se — lo testimonia ad adiuvandum il
paragrafo 48 dell’Anticristo — si tratta ancora di una trascrizione/rielabo-
razione del pensiero del biblista, questa volta tratto dai Prolegomena zur
Geschichte Israels,* testo copiosamente annotato e sottolineato, come ri-
sulta dall’esame dell’esemplare presente nella biblioteca nietzscheana:’
«Conoscenza come 7zezz0 per la potenza, per diventare ‘simile a Dio’. La
leggenda dell’Antico Testamento crede che ['uomo sia in possesso della
conoscenzax». 1l testo dice quanto Dio avrebbe paura dell’'uomo e del sen-
so della cacciata dal paradiso, dal luogo della conoscenza; dice della tor-
re di Babele che vuol assaltare il cielo: se 'uomo mangiasse dall’albero
della vita, sarebbe la fine del potere di Dio, mentre la pluralita delle lin-
gue viene interpretata quale «misura di sicurezza» per la divinita. L'uo-
mo, presentato nella Bibbia come sbaglio e rivale di Dio, ne diviene an-
che pericolo: deve essere cacciato dall’albero della vita. Lavoro, bisogno,
morte sono intesi come legittima difesa di Dio che vieterebbe la cono-

RAGGHIANTI- A. SAVORELLI, Pisa 2011, pp. 9-28. Per la letteratura critica rinvio alla note biblio-
grafiche contenute in N. Panict, ‘Picta historia’. Lettura di Montaigne e Nietzsche, Urbino
1995; EAD., Nietzsche et le «gai scepticismes» de Montaigne, in Nietzsche et I'Humanisme, Actes
du colloque international (Nice, 20-22 octobre 2005), «Noesis», X, 2006, pp. 93-114; cfr. an-
che Eap., ‘Deus nudus est’/Io temo che sia tutto vestito. Nietzsche legge Montaigne, «Bulletin de
la Société internationale des amis de Montaigne», I, 2011 (in corso di stampa).

4 J. WELLHAUSEN, Prolegomena zur Geschichte Israels, Berlin 1883, pp. 310-336 (ultima
rist. anast. 1967).

> Manoscritti di Nietzsche dall’ Autunno 1887 al Marzo 1888, in Appendice a NIETZSCHE,
Frammenti postumi, cit., p. 437.



EMANUELA SCRIBANO

«QUOD NESCIS QUOMODO FIAT, ID NON FACIS».
OCCASIONALISM AGAINST DESCARTES?

ABSTRACT. — Post-Cartesian Occasionalism argues that the power of causing
an effect depends on knowledge of the means by which the effect is produced.
The argument is used to deny finite beings the power to act. Arnold Geulincx
expresses this thesis in the principle Quod nescis quomodo fiat id non facis. Here,
my purpose is to show that:

1. The philosophical problem that is at the origin of the principle Quod nes-
cis quomodo fiat id non facis originates in Galen’s De foetuum: formatione, a work
translated into Latin only in 1535.

2. Important works of early modern philosophy, such as Campanella’s De/
senso delle cose e della magia, discuss Galen’s text.

3. Due to their rejection of teleology, Descartes’ physics and biology are
completely foreign to the Quod nescis principle. Comparing the Cartesian theory
of animal-machines with the theory of animal behavior of Pierre Chanet, a phi-
losopher who adopts the principle, confirms this claim.

1. The formulation of the principle

The formulation of the principle Quod nescis guomodo fiat id non facis
is traditionally attributed to Arnold Geulincx.! The principle appears for
the first time in a physics dissertation written in 1663, and both Ethics
(1665) and Metaphysica vera (published posthumously in 1691) state it.?
The principle is included in a Cartesian context only in this last text: the
title of the first chapter — or prima scientia, as Geulincx calls it —, is Cogito

U A. DE LartRE, L'Occasionalisme d’Arnold Geulincx, Paris 1967, pp. 365-412.

2 A. GeuLINeX, Disputatio physica 3, in Ewsp. Opera Philosophica, 3 vols., recognovit
J. P. N. Lanp, The Hague 1891-93; Faksimile-neudruck, Stuttgart 1968, II, pp. 502-503; Ib.,
Ethica, first Treatise, in zbid., 111, pp. 30-37; Ip., Annotationes, in ibid., 111, pp. 203-222; Ip.,
Metaphysica vera, in ibid., 11, pp. 147-157.



Emanuela Scribano

ergo sumz;’ the second chapter makes it clear that the nature of the Self
is conscious thinking. Finally, the fourth chapter prepares for the formu-
lation of the principle, stressing that mind and body are heterogeneous:
the Self has modes of thought that do not depend on the Self as res cogs-
tans — writes Geulincx — that is, all involuntary thoughts. These thoughts
might depend on the body, but it is not clear how the body could cause
these thoughts, in that «I don’t see in [the body] any proportion or power
able to produce that effect».* As we see, the first reason Geulincx offers
to exclude that it is the body that causes involuntary thoughts, i. e. the
lack of proportion between mind and body, is rather Cartesian.” The fifth
chapter, instead, leaves aside the dualist context and does not resort to
the difference between mind and body to rule out that the body causes
the mind to have involuntary thoughts: I myself do not trigger some
thoughts, hence it must be someone else who does so, but this someone
else «conscius esse debet hujus negotii; facit enim, et impossibile est, ut is
faciat, qui nescit quomodo fiat».° It is necessary to be aware of the means
by which an effect is produced to be able to produce it. Henceforth I
will call this principle the ‘epistemic condition of causality’.

Geulincx submits the epistemic condition of causality as a principle
that doesn’t need a proof: «This is a principle very evident by itself».” The
following remarks reinforce the evidence of the principle, overcoming pre-
judices that might have obscured it. When we correctly believe ourselves
unable to heat or make light, Geulincx remarks, we believe this because we
do not know what to do in order to produce heat or light. For the same
reason it is not admissible to attribute to the sun or fire the ability to heat
or produce light, because neither the sun nor fire knows how to produce
those effects: «Quod nescis quomodo fiat, id non facis».® Thus, dropping

> GruLINex Opera Philosophica, cit., 11, p. 147.

4 Ibid., p. 150: «nihil in illo proportionis aut potentiae video ad negotium illud expe-
diendumy».

> To the lack of proportion between mind and body Geulincx adds that the body lacks the
power (potentia) to produce these thoughts. The body’s lack of power was an argument gener-
ally stressed by the first Occasionalists. See Louis de La Forge, Traité de 'esprit de I'’homme,
published in 1666, in L. bE LA ForGE, Euvres philosophiques, édition présentée par P. CLAIR,
Paris 1974, pp. 237-238, and Géraud de Cordemoy, Discernement du corps et de ['dme, pub-
lished also in 1666, in G. DE CorpEMOY, (Ezvres philosophiques, édition critique présentée par
P. CLAIR et E GirBaL, Paris 1968, pp. 135 ss.

¢ GEULINCX, Metaphysica vera, cit., 11, p. 150.
7 Ibid.
8 Ibid.



ANNA ZAGO

ALCUNE GLOSSE GRAMMATICALI NEL BALDUS
DELLEDIZIONE PAGANINI*

AsstrACT. — The first edition of Folengo’s Baldus (the so-called Paganini
printed in 1517) presents a copious series of glosses, presumably composed by
the author himself.

The aim of this work is to collect and study the glosses dealing with grammati-
cal subjects (e. g. lexicon, rhetorical figures, citations of classical texts) in order to
reconstruct the most important elements of Folengo’s grammatical background.

The glosses are divided into four groups: 1. ‘Vergilian’ glosses, 2. citations
from ancient and modern auctoritates, 3. rhetorical glosses, 4. metrical glosses.

A brief analysis of each group tries to identify the sources and solve exegeti-
cal problems, sometimes making comparisons with the glosses of the following
edition of the poem (the so-called Toscolanense printed in 1521).

La prima edizione dell’ Opus Macaronicum folenghiano, la cosiddetta
Paganini del 1517 (P),! si presenta come «un elegante libretto in sedi-
cesimo stampato in bei caratteri corsivi»? e contiene la prima versione
del Baldus (17 libri, destinati a diventare 25 gia dall’edizione successiva),
preceduta da una praefatio (cc. ir-viiv) sotto forma di lzbellus de laudibus
Merlini Cocai ad opera Magistri Aquarii herbolatti’® e da due brevi eglo-
ghe (cc. viip-xiiv).*

* 1l presente lavoro ¢ nato nell’ambito del Seminario di Filologia italiana presso la Scuola
Normale Superiore di Pisa nell’a.a. 2011/2012. Desidero ringraziare il prof. Claudio Ciociola
per il prezioso aiuto e i partecipanti al Seminario per gli utili spunti.

! Dal nome dello stampatore: sul personaggio e la sua attivita si veda A. Nuovo, Alessandro
Paganino (1509-1538), Padova 1990 (I'edizione del Liber macaronices & descritta a p. 165).

2 Cosi M. ZaGG1a, Lesordio del Folengo, in Per la ristampa anastatica delle prime Maca-
ronee di Teofilo Folengo, a cura di P. GIBELLINI e M. ZAGGIA, opuscolo introduttivo a MERLINI
CocCAl poetae mantuant liber Macaronices libri 17. non ante impressi, rist. anast. dell’ed. a cura
di A. PAGANINT [Venetiis 15171, Brescia 1991, pp. 15-23 n.n. (la citazione ¢ a p. 16).

> Considerazioni interessanti su questa figura e sul suo nome sono svolte da G. BERNARDI
PeriNI, Identikit di Acquario Lodola (a proposito di onomastica folenghiana), in Studi in onore



Anna Zago

Fin dalla prima edizione appare chiaro come questa versione ‘embrio-
nale’ del poema (6230 versi, poco pit di meta del Baldus della successiva
edizione Toscolanense) miri comunque ad emulare direttamente 1'Enei-
de; in questo senso, «la presenza nei dintorni di qualche ecloga ¢ ben
funzionale all'immagine di un nuovo Virgilio». Ancor pit funzionale ¢ il
«dotto ma discreto apparato di chiose esplicative»,” che possono essere
viste come un richiamo a Servio, classicissimo commentatore dell’opera
virgiliana e noto grammatico dell’antichita, non a caso citato nella glossa
a P Bald. I 246.

Le glosse, assenti nelle due egloghe,® accompagnano invece numerose
il Baldus (soprattutto nei primi libri), sottolineandone snodi narrativi, pa-
rentesi descrittive, punti notevoli, termini che richiedano spiegazioni;’ nei
casi che analizzeremo, pero, questo procedimento va ben oltre la sempli-
ce chiarificazione grammaticale per mettere in atto una serie di strategie
tipiche dell’esegesi antica (rimandi interni, citazioni di autorita, riflessioni
sull’operato del poeta) riutilizzate a fini chiaramente parodici.

In questo senso le glosse della Paganini, ulteriormente arricchite nel-
la successiva edizione Toscolanense (T),® sono una miniera preziosa per
aggiungere qualche elemento al panorama della cultura grammaticale di
Folengo e per comprendere piu a fondo i meccanismi di un gioco colto

di Pier Vincenzo Mengaldo per i suoi settant' anni, 2 voll., a cura degli allievi padovani, Firenze
2007, I, pp. 467-478; in particolare, questo lavoro tenta di cogliere la sua suggestione secondo la
quale «Se il poeta Merlino rivendica attraverso la deformazione macaronica il latino maltrattato
degl’indotti, Acquario Lodola rivendica a sua volta, tramite la caricatura dell’erbolatto-filologo,
il profilo del dotto umanista, scopritore, editore e commentatore di classici» (ivi, pp. 475-476).

+ Esse in seguito confluiranno nella Zanitonella della Toscolanense: la prima diverra I'eglo-
ga VII di T Zan., e la seconda (in una versione decurtata) I'egloga VI. L'edizione dei due testi
¢ in T. FOLENGO, Macaronee Minori. Zanitonella, Moscheide, Epigrammi, a cura di M. ZAGGIA,
Torino 1987, pp. 11-46.

> Entrambe le citazioni sono da ZAGGIA, L'esordio del Folengo, cit., p. 16. I primi quattro
libri del Baldus di P sono stati editi da M. ZAGGIA, Saggio di un’edizione critica della redazio-
ne Paganini delle Macaronee folenghiane, in Teofilo Folengo nel quinto centenario della nascita
(1491-1991), Atti del convegno (Mantova-Brescia-Padova, 26-29 settembre 1991), a cura di G.
BErNARDI PERINI e C. MARANGONI, Firenze 1993, pp. 407-457.

¢ Le uniche note marginali delle egloghe sono relative all'indicazione dei personaggi.

7 Questa tipologia ‘basilare’ di paratesto, sulla quale non ci soffermeremo, si trova gia
nelle opere macaroniche anteriori a Folengo: in Tifi sono presenti infatti titoli di singole se-
zioni (in genere nella forma de + ablativo), mentre nel Nobzle Vigonce Opus compaiono anche
indicazioni pit ‘retoriche’ quali Prepositio (v. 9), Narratio (v. 17), Pulchra comperatio (v. 164).
T macaronici padovani sono citati da I. PACCAGNELLA, Le macaronee padovane. Tradizione e
lingua, Padova 1979.

§ Alcuni dati sulle glosse di T si possono trovare in A. Luzio, Le note marginali della To-
scolana. Imitaziont folenghiane del Rabelais, in Ip., Studi folenghiani, Firenze 1899, pp. 11-52.



ANNALISA CERON

CHI SONO GLI AMICI DEL PRINCIPE?
LAMICIZIA IN QUATTRO SPECULA PRINCIPUM DEL XV SECOLO

ABSTRACT. — By claiming that a good prince must not rely on friendship,
Machiavelli marked a breaking point within the humanistic tradition of specu-
la principum. This essay takes into account four handbook for prince written in
XV century: De institutione regiminis dignitatum by Giovanni Tinto Vicini from
Fabriano, De principe by Giovanni Pontano, De Principe by Bartolomeo Platina,
and De regno by Francesco Patrizi from Siena. This humanists showed why a
good prince needs friends. As Petrarch in De republica adminsitranda, they used
the Aristotelian and Ciceronian language of friendship in order to describe who
can help a good ruler to get in and exert power: the friends of the prince are his
advisers, secretaries, supporters, and followers. In humanistic specula principum
the choice of government élite went under the name of friendship. Since men
devoted to studia humanitatis were the best friends of the best prince, the per-
sonal dimension of power came to light along with the idea that power is justi-
fied when combined with knowledge.

1. Una tesi machiavelliana: il principe non deve fidarsi degli amici

Per un principe «& molto pil sicuro essere temuto che amato, quando si abbi
a mancare dell'uno de’ dua».! Questa ¢ sicuramente una delle tesi piti scanda-
lose di Machiavelli, ma il lettore del Principe & stato messo in guardia, e sa che
avrebbe spiegato anche «e’ modi e governi di uno principe o co’ i sudditi o con
li amici» senza seguire i «molti» che si sono immaginati «repubbliche e principa-
ti che non si sono mai visti né conosciuti in vero essere».? Le conseguenze del-
la scelta di realismo professata nel XV capitolo dell’'opera diventano pit chiare
quando inizia a prendere forma I'immagine del principe centauro, mezza bestia
e mezzo uomo. La novita della riflessione machiavelliana, perd, appare in tutta

U N. MacHIAVELLL, I/ Principe, a cura di G. INGLESE, Torino 1995, p. 110.
2 1Ivi, p. 102.

~ 111 ~



Annalisa Ceron

la sua radicalita sin da quando il timore ¢ preferito all’amore. Machiavelli, infatti,
riconosce di prendere parte ad una «disputa» in cui ¢ una voce fuori dal coro.’
Pasquale Villari fu uno dei primi studiosi a suggerire di cercare gli avversari
di Machiavelli tra «eruditi del XV secolo come il Panormita, il Poggio, il Pon-
tano ed altri molti, i quali avevano sostenuto che il sovrano deve avere tutte le
virtll e ne avevano fatto un ritratto ideale di religione, di modestia, di giustizia e
di generosita».* Le analogie e le differenze che sussistono tra la concezione ma-
chiavelliana del governo del principe e quella umanistica sono state messe in luce
da Felix Gilbert, che ha esaminato le opere de principe e de regno composte nella
seconda meta del XV secolo.” Seguendo la strada battuta da questo insigne stu-
dioso, nel primo volume di The Foundations of Modern Political Thought Quen-
tin Skinner ha mostrato che Machiavelli fu un critico consapevole delle tesi so-
stenute nelle raccolte di consigli per i principi del XV secolo. A suo giudizio,
infatti, il Principe non & un unicum nella storia del pensiero politico come ritene-
vano gli studiosi inglesi e americani impegnati a confrontarsi con la tesi crociana
dell’autonomia della politica, ma un’opera che appartiene a pieno titolo al gene-
re letterario degli specula principum, cosi come si era configurato in etd umani-
stica. Skinner ha esaminato le tesi che Machiavelli condivise con gli umanisti, ma
anche quelle che rifiuto. Con analisi particolarmente convincenti & cosi riuscito
a mostrare che tra il XV e il XXIII capitolo del Przncipe viene demolito «punto
per punto I'elenco universalmente riconosciuto delle virtu principesche».®
Benché Skinner non lo sottolinei, tra le tesi umanistiche che Machiavelli ro-
vescio vi & anche I'idea che il principe debba fidarsi degli amici. Subito dopo es-
sersi schierato a favore del timore, infatti, 'autore del Principe specifica che «le

5 T, p. 111,
4 P. VILLARI, Nzccolo Machiavelli e i suoi tempi, Firenze 1881, in particolare p. 385.

> F GILBERT, 1] concetto umanistico di principe e il Principe di Machiavelli, in Ip., Ma-
chiavelli e la vita culturale del suo tempo, Bologna 1964, pp. 109-160; questa ¢ la traduzione
dell’articolo The Humanist Concept of the Prince and the Prince of Machiavelli, apparso nel
«Journal of Modern History» del 1939, in cui Felix Gilbert prese le distanze da A. H. GILBERT,
Machiavelli’s Prince and its Forerunners: The Prince as a Typical Book de regimine principum,
New York 1938, sottolineando la necessita di esaminare le opere appartenenti al contesto sto-
rico e culturale in cui era nato il Principe. Seguono le indicazioni e le analisi di Felix Gilbert
alcuni dei pitt autorevoli studiosi contemporanei del pensiero di Machiavelli: oltre alle opere di
Q. Skinner, per cui rimando alla nota successiva, cfr. M. SENELLART, Les arts de gouverner: du
‘regimen’ médiéval au concept de gouvernement, Paris 1995, nonché Machiavel, Le prince ou le
nouvel art politique, sous la direction de Y. C. Zarka et T. MENISSIER, Paris 2001.

¢ Q. SKINNER, The Foundations of Modern Political Thought. The Renaissance, Cambridge
1978, trad. it. Le origini del pensiero politico moderno. Il Rinascimento, Bologna 1989, p. 237;
ma si veda l'intero capitolo sull’idea umanistica del governo del principe (ivi, pp. 207-244).
Dopo aver dedicato al pensiero di Machiavelli una breve monografia (In., Machiavellz, Oxford
1981) che ha recentemente rivisto (ID., Machiavelli. A Very Short Introduction, Oxford 2000),
'autore ha sostanzialmente riproposto le analisi relative agli specula principuns del Quattrocento
in Ip., Visions of Politics, 11: Renaissance Virtues, Cambridge 2002, trad. it. Virta rinascimentals,
Bologna 2006, pp. 155-205.

~ 112 ~



JAMES G. SNYDER

THE PREGNANCY OF MATTER:
MARSILIO FICINO ON NATURAL CHANGE
«FROM WITHIN» MATTER*

«Spiritus intus alit»
VERGIL, Aeneid, 6.726.

ABsTRACT. — This article examines the theory of natural change found in Mar-
silio Ficino’s Platonic Theology. It argues that Ficino holds a distinctive theory
of natural change as originating «from within» matter and body. He describes
matter as a bosom or womb that is pregnant with form, and in this way he as-
signs a prominent position to matter in the coming to be of material things. Fi-
cino’s view is contrasted with what is called the «standard Scholastic account»
of change according to which natural changes are impressed upon an otherwise
passive material substrate. Finally, this article considers the ways in which Fici-
no’s theory of natural change is consistent with some of his other commitments
concerning the metaphysics of matter.

1. Introduction

The close examination of a text from the history of philosophy can some-
times reveal a surprising degree of divergence between what are accepted as
standard philosophical positions, and those philosophers that are widely thought
to endorse them. There are at least two different ways to explain this. On occa-
sion, philosophers take standard doctrines and put them to novel use within an
overall philosophical system, and in this way traditional doctrines take on a new
meaning and significance. At other times, philosophers only imperfectly match
the standard positions that are attributed to them, and some things are lost, and
even altered, when one tries too hard to make things fit. These divergences are
most likely to occur when examining the writings of what are today considered
minor or peripheral figures in the history of philosophy.

* The author especially thanks Michael J. B. Allen for commenting on a draft of this ar-
ticle. Earlier versions were presented at the 2009 Renaissance Society of American annual con-
ference in Los Angeles, and the 2010 American Philosophical Association eastern divisional
meeting in New York City.

~ 139 ~



James G. Snyder

In his seminal study, The Philosophy of Marsilio Ficino, Paul Oskar Kristel-
ler argues that the philosophy of the fifteenth-century Platonist Marsilio Ficino
(1433-99) cannot be fully appreciated by measuring the novelty of his arguments,
ideas, or doctrines alone. On the contrary, Kristeller claims that Ficino is dis-
tinctive as a philosopher because he built an original philosophical system from
standard doctrinal building blocks. For this reason, he says that the central aim
of his book is to «describe and explain the peculiar and particular form of ex-
pression that he gives to the basic principles of Platonism».! There are also good
reasons to believe that Ficino imperfectly matches at least one of the standard
positions that he is widely thought to endorse, and that something important
about his philosophy is lost when this passes by unnoticed and unappreciated.
Historians of Renaissance and early modern philosophy have traditionally as-
signed a straightforward medieval hylomorphism to Ficino, a view that will here
be called the standard Scholastic account of material substances.? This view holds
that material things are composites of matter and form, with matter playing the
role of the passive and inert material substrate, while form is the dominant and
active element that makes a thing what it is, while at the same time rendering it
knowable. On occasion, Ficino asserts that matter is inert, passive, and barren,
and he even calls it «the indifferent receptacle of form».> He also describes matter
as the substrate of form, and says that forms account for the metaphysical and
epistemological character of material things. As a result, he sounds at times as if
he were working squarely within the Scholastic hylomorphic framework.

These descriptions, however, fail to fully capture the peculiarities of Fici-
no’s view of matter, and the function that it performs in natural changes. There
are passages in his most sustained philosophical treatise, his Platonic Theology
(1482), where Ficino describes matter and change in terms that diverge widely
from Scholastic hylomorphism. In this work, Ficino describes matter as a bosom
that is pregnant with form. When he discusses natural change, Ficino says that

U P. O. KriStELLER, The Philosophy of Marsilio Ficino, New York 1943, pp. 4-6.

2 See ibid., pp. 38-40; P. O. KRISTELLER, The Scholastic Background of Marsilio Ficino, «Tra-
ditio», 11, 1944, pp. 274-316; and A. B. CoLLINS, The Secular Is Sacred: Platonism and Thomism
in Marsilio Ficino’s Platonic Theology, The Hague 1974, pp. 8-9, and 20-22. Errico Vitale sug-
gested something different about matter. He argues that there is a receptivity to form found
in matter. See E. VITALE, Sul concetto di materia nella Theologica platonica di Marsilio Ficino,
«Rinascimento», I s., XXXIX, 1999, pp. 337-369. More recently Sergius Kodera has excellent-
ly brought to light some of the peculiarities of Ficino’s view of matter. Kodera has especially
focused on the feminine associations made with matter in Ficino, and characterization of mat-
ter as a mirror. However, it appears that for Kodera, the feminine is necessary passive, and re-
ceives and reflects from the outside. See S. KoDERa, Disreputable Bodies: Magic, Medicine, and
Gender in Renaissance Natural Philosophy, Toronto 2010, pp. 25-33, 55-60.

> M. FiciNo, Platonic Theology, 6 vols., latin text ed. by J. HANKINS and translation by M.
J. B. ALLEN, Boston 2001-06, V.IV.2. Throughout this paper references are to the book, chap-
ter, and paragraph of Allen’s translation of Ficino’s Platonic Theology.

~ 140 ~



AMOS EDELHEIT

ON EVIL, GOD, AND HUMAN FREEDOM.
A SCHOLASTIC PORTRAIT OF FLORENCE, JUNE 1489

ABSTRACT. — This article is focused on the two written accounts of a public
dispute on the problem of evil which took place in Florence in June 1489. Af-
ter considering the intellectual context of this dispute, I shall present a detailed
analysis of some of the arguments in this dispute, showing its importance as a
combination between a formal academic quaestio disputata in a religious ceremo-
ny and a non-formal convivium in a Renaissance city-state. We shall see how, in
the heat of the dispute, the disputants sometimes tend to take more extreme po-
sitions, and consider the implications of such positions to moral theology, moral
psychology, and ethics between the Middle Ages and the Early Modern period.

This article will present a detailed, step-by-step account of what used to be
a well-known philosophical and theological dispute on the question of the na-
ture and origin of evil which took place in Florence in June 1489. The two main
participants in this dispute were two scholastic thinkers who were central fig-
ures in the intellectual life of Florence during the last decades of the fifteenth
century: the Dominican Nicolaus de Mirabilibus (d. 1495) and the Franciscan
Giorgio Benigno Salviati (ca. 1448-1520). They were surrounded by some of
the most prominent figures of the day: the humanists Marsilio Ficino, Giovanni
Pico della Mirandola, and Angelo Poliziano, not to mention Lorenzo de’ Medici
himself, together with other important scholastic thinkers like Mengo Bianchel-
li and Bernardo Torni, all taking part in the dispute, which began as a public
dispute between the Dominicans and the Franciscans at Santa Reparata just be-
fore the procession in honour of St John the Baptist, and continued at Loren-
z0’s palace about a week later. An analysis of this dispute, against its prominent
background, will give readers who are interested in such problems in the con-
text of late medieval and Early Modern philosophy a better idea of the unique
position of fifteenth-century Florentine thought in the transition between these
two periods. Before T get down to the description and analysis of this dispute,
some general remark concerning its central issue and some earlier views and dis-
cussions may be in place.

~ 157 ~



Amos Edelbeit

The question of evil and its nature in relation to the goodness of God, to
the powers of human reason, and to the status of human will both in the ethical
and the theological spheres is a central one in moral philosophy. In this article,
we shall look at a specific historical moment in its development which, although
relatively unknown, presents us with some important shifts in the understanding
of this notion in a period which is essential to the Early Modern era. As we shall
see the Platonic account of evil as pure privation and nothingness is echoed by
a Thomist thinker who, during a philosophical dispute with a Scotist thinker, is
shifting his view towards a notion of evil which is subjected to human experi-
ence (either linguistic or socially constructed), while still trying to keep a dicho-
tomic separation between God, the absolute good, and evil. This leaves the no-
tion of evil itself in a rather abstract sphere. On the other hand his Scotist rival
is defending a thesis according to which God created both good and evil. While
sharply criticizing the Platonic account the Scotist is rejecting the abstract no-
tion of evil and its dichotomic separation from the good, and he develops two
different notions of evil: first, a notion of relative evils which are concrete enti-
ties existing beside, or in fact mixed together with, relative goods; and second, a
notion of a specific malice. These notions of evil originated from God, the cre-
ator of all goods and evils.

The concept of evil in Western thought is complicated, connected to many
other related issues (such as divine-human relations or will, reason, and irration-
al impulses), and just like any other central concept it keeps changing according
to the historical context. Evil is reflected in the pessimistic approach we can find
in the Bible, doubting man’s capacity of understanding the divine will and com-
mands. The evils brought upon the biblical figure of Job became, in turn, a locus
classicus for later theological and philosophical discussions of evil. Although re-
garded as more optimistic, assuming harmony between man’s mind and the laws
of nature, ancient Greek and Roman approaches also contain awareness of exist-
ing irrational impulses which in many cases are the cause of evil.! In other cases,
evil is identified with matter,? and when the Greek logos was superseded by the
Christian Jogos, terms like sin and punishment were also regarded as evil ’

Thus, in many cases, it is impossible to draw a distinction, in the discussions
of evil, between a metaphysical, an epistemological, an ontological, or a moral as-

! See the detailed discussion of these issues, with many references to ancient sources, in
A. DinLE, The Theory of Will in Classical Antiquity, Los Angeles 1982, especially the first two
chapters.

2 See, e. g., PLoTINUS, Enneads 11, 4, 4; 111, 6,11; Stmpricius, In Aristotelis physicorum li-
bros quattuor priores commentaria 1, 9; PROCLUS, In cratylum commentaria 30.7.

> See, e. g., AUGUSTINE, De vera religione 12, 23; 20, 40; Ip., De civitate dei 10, 24; JOHN
Scotus ERIUGENA, De divina praedestinatione liber 10, 3; THOMAS AQUINAS, Scriptum super li-
bros sententiarum 11, dist. 35, q. 1, a. 5 (expositio textus); dist. 43, q. 1, art. 5 (responsio ad ar-
gumentum 3); ID., Summa theologiae 1a-2ae, q. 87, a. 1.

~ 158 ~



STEFANO PRANDI

TRADIZIONE UMANISTICA E DISSIDENZA RELIGIOSA
NELLA PRIMA META DEL CINQUECENTO:
IL DIALOGO CICERONIANO E LUCIANEO

AssTrACT. — This study aims to explore by which ways and forms the XV
century Literary Dialogue contributed to spread subjects related to religious dis-
sent; in particular, the study considers the two most victorious typologies of the
Dialogue, the Ciceronian one and the Lucianean one. The Ciceronian typolo-
gy bequeaths above all the diatribic form, in acknowledgement of the antidog-
matic disposition Humanistic culture is biased towards and many heterodoxes,
mostly Italian, conform to. The Lucianean typology, though strongly widespread,
presents a many-sided situation, since it ramifies in several thematic guiding lines
such as the dialogi mortuorum, the satiric funeral, the ecstatic vision: all themes
Erasmus of Rotterdam will deal with. In particular, all these traditions will be
encompassed by Celio Secondo Curione, who will regain the «pasquinata» as
an instrument of religious disputation: in particular, the study explores the ad-
mirable publishing enterprise represented by the Pasquillorum tomi duo (1544),
which epitomizes the humanistic and transalpine anticurial tradition, in verse and
in prose, and ends with the very successfull Pasquillus ecstacticus.

Dopo le pionieristiche ricerche di Delio Cantimori,! i rapporti tra Umane-
simo e Riforma hanno conosciuto un’attenzione critica diffusa ma, tutto som-
mato, piuttosto settoriale e circoscritta, ovvero attenta piu alle problematiche di
storia religiosa ed alle implicazioni teologiche che alla loro messa in forma lette-
raria, sovente considerata una sorta di opzione secondaria. La tendenza preva-
lente ¢ stata insomma quella di considerare le specificita letterarie di testi di ca-
rattere religioso un mero espediente per aumentare efficacia e piacevolezza della
trasmissione dei contenuti dottrinali, I'unica componente del testo ad essere ri-
tenuta essenziale. Un tale approccio, oltre a comportare una concezione piutto-
sto semplicistica dei modi di significazione, non rende ragione, all’interno della

! Cfr. soprattutto D. CANTIMORI, Umanesimo e religione nel Rinascimento, Torino 1975.

~ 201 ~



Stefano Prandi

controversistica religiosa, dell’enorme fortuna del ricorso a generi letterari quali
il dialogo; e ¢id non solo ad opera di grammatici e retori di professione, ma an-
che da parte di autori di differente estrazione: si pensi ad esempio a Bernardino
Ochino. 11 presente saggio intende soffermarsi su alcune tipologie fondamenta-
li del dialogo religioso, in particolare ciceroniana e lucianea, che rappresentano,
assieme al ‘catechismo’ a due, forse le forme piu diffuse e fortunate.?

E noto come nel dialogo umanistico sia presente una forte tendenza satirica
che non solo si indirizza contro la cultura fratesca ma, nel registrare 'insufficiente
risposta agli ideali di renovatio che circolavano in quegli anni,’ sferza I'istituzio-
ne ecclesiastica nel suo insieme ponendosi di fronte ad essa, per la prima volta,
come un interlocutore autonomo nella sua compiuta laicita;* testi come il Cozn-
tra bypocritas di Poggio, il Cynicus dell’Alberti, il Charon del Pontano, I'Ageno-
ria del Collenuccio costituiscono esempi assai significativi di questa posizione. La
liberta discorsiva ¢ valore prioritario rispetto a qualsiasi considerazione dogmati-
ca, come Erasmo ripetera nella dedicatoria al More del Moriae encomium: «sem-
per haec ingeniis libertas permissa fuit, ut in communem hominum vitam sali-
bus luderent impune».” Non estranea all’opera di Luciano,® questa norma varra
anche per i Colloguia, come mostra 'epistola De utilitate colloguiorum, che af-
ferma, tra I’altro: «Ubi in consilio est odium, ibi caecum est iudicium».” Questo
attaccamento al carattere della libera discussione e alla liceita del riso satirico,
peraltro, sembra una caratteristica peculiare del contributo dei riformati italia-
ni, pitt sensibili a questi aspetti, osservava Cantimori,® che non a quelli pitt pro-

2 Mi si permetta di rimandare, per uno sguardo d’insieme sul dialogo lucianeo, a Scritture
al crocevia. 1l dialogo letterario nei secoli XV e XVI, Vercelli 2000, pp. 116 sgg. e 201 sgg. Una
prima ricognizione generale dei temi qui dibattuti si trova in D. SoLrAROLT CAMILLOCCI, La cri-
tique paradoxale de la centralita de Rome dans le discours satirique des ‘hérétiques italiens’, in
La Renaissance décentrée, Actes du colloque (Genéve, 28-29 septembre 2006), éd. par F. TiN-
GUELY, Genéve 2008, pp. 139-153.

> Vedi, E. GARIN, Desider: di riforma nell oratoria del Quattrocento, ora in La cultura filo-
sofica del Rinascimento italiano, Firenze 1961, pp. 166-182 e, di chi scrive, L'attesa della ‘Re-
formatio’ nella cultura umanistica del primo Quattrocento: alcune testimonianze, in Ferrara e il
Concilio. 1438-1439, Atti del convegno (Ferrara, 23-24 novembre 1989), a cura di P. CASTEL-
L1, Ferrara 1992, pp. 85-93.

4 Vedi in proposito il fondamentale R. FusINt, Umanesimo e secolarizzazione da Petrarca
al Valla, Roma 1990.

> ErASMO DA ROTTERDAM, Moriae encomium, a cura di L. D’Ascia, Milano 1989, p. 54.

¢ Cfr. LuciaNo, Saturnalia 13.

7 De utilitate Colloguiorum, in ERASMO DA ROTTERDAM, Opera omnia, 1, 3: Colloguia, edi-
derunt L. E. HALKIN-F. BiErrAIRE - R. HOVEN, Amsterdam 1972, p. 752.

8 Cfr. quanto Cantimori afferma prendendo spunto proprio dal Curione: «il Curione man-
tenne sempre una posizione autonoma, e che per molti lati non sapremmo definire che come
‘italiana’: umanesimo letterario, ambizione di primeggiare, spregiudicatezza nella discussione
religiosa, e cosi via»; e pit oltre: «E sempre la stessa posizione degli italiani, che [...] voleva-
no si I'indagine approfondita dei problemi religiosi, ma non avevano alcuna inclinazione alla

~ 202 ~



TuEa STELLA PICQUET

LE TEXTE ENTRE CHRONIQUE ET HISTOIRE:
BENEDETTO VARCHI, STORIA FIORENTINA, LIVRE XV, 1-6

ABSTRACT. — In this article we are going to show how Benedetto Varchi, in
the 15" book of his History of Florence, moves from History to chronicle. In this
purpose, after defining both terms and introducing the author and his work, we
shall focus on the historical figures and events, particularly on the murder of
Lorenzino de Medici, de Musset’s Lorenzaccio. Finally, we shall try to set Var-
chi’s work between chronicle and History.

Comme le souligne Philippe Simon,' I'Enciclopedia della letteratura Garzan-
# ne consacre que quelques lignes a Benedetto Varchi méme si récemment? il a
été cité pour avoir comparé, dans son Histoire de Florence, la milice citadine de
1530 a une bienveillante Circée, qui aurait transformé non pas les hommes en
pourceaux, mais des bétes en hommes.> Ailleurs, nous lui avons réservé un cha-
pitre aux cotés des autres historiographes florentins* et avons étudié certaines
lettres que lui avait adressées Giovambattista Busini.” A notre avis, les écrits de
I’écrivain méritent une place plus importante au sein des ceuvres humanistes de

U P. SIMON, Tiraboschi et les écrivains florentins des XVI¢ et XVII¢ siécles, dans De Flo-
rence @ Venise. Hommage @ Christian Bec, Etudes réunies par F. Livi et C. OssoLa, Paris 2006,
p. 442.

2 F. DuBarD DE GAILLARBOIS, Les discours sur la premiére décade de Tite Live, dans De Flo-
rence a Venise, cit., p. 254.

> B. VarcHi, Storia fiorentina con i primi quattro libri e col nono secondo il codice autogra-
fo, Firenze 1888, XI, 49. A ce propos, signalons la derniere édition: Ip., Storia fiorentina, con
aggiunte e correzioni tratte dagli autografi e corredata di note ad opera e cura di L. Arsis, 3
vols., Roma 2003 (édition de référence). Cf. Benedetto Varchi e il suo tempo, Atti del conve-
gno (Montevarchi, 11-12 aprile 2003), a cura di L. Perini, Firenze 2009. Cf. L. PeriN, Intro-
duzione a NARCHI, Storia fiorentina, cit., III, pp. M-XXVI,

+ T. PicQuer, De Jacopo Nardi @ Giovan Battista Adriani: quelle historiographie pour Flo-
rence?, dans Letteratura Italiana Antica, Roma 2002, pp. 419-421.

> T. PicQueTt, Giovambattista Busini, témoin de son temps, dans Gli Antichi e i Moderni.
Studi in onore di Roberto Cardini, 3 vols., a cura di L. BErroLINI e D. CoppiNi, Firenze 2010,
1L, pp. 1093-1110.

~ 223 ~



Théa Stella Picquet

la Renaissance. C’est pourquoi nous nous intéressons aujourd’hui a sa Storia fio-
rentina et en particulier au livre XV.°

Aujourd’hui, aprés avoir défini les concepts de ‘chronique’ et d” ‘Histoire’,
nous présenterons I'auteur et son ceuvre. Notre propos aura alors un triple ob-
jectif: identifier les personnages historiques dont il s’agit, analyser les événements
historiques auxquels I'historien fait allusion, mettre en évidence les faits d’actua-
lité pour tenter de situer le texte entre chronique et Histoire.

EE

Pour définir les concepts, nous nous reférons au dictionnaire historique
d’Alain Rey,” qui signale que le terme de ‘chronique’ provient du latin «chronica»,
emprunté a son tour au grec «khronika» pour indiquer des annales, des recueils
de faits historiques présentés de facon chronologique. Le mot, qui concerne le
temps ou une période temporelle, dérive de «Khronos», temps. Le substantif,
employé au singulier comme au pluriel, désigne une sorte de recueil de faits his-
toriques racontés selon I'ordre de leur succession (comme les Ricords, mais avec
une nuance différente. La chronique est la forme de I’histoire pour le Moyen-
age, écrite d’abord en latin puis en langue vulgaire, en vers ou en prose. Au
XVII¢ siecle, le mot prend un sens plus large, celui d’'un ensemble d’informa-
tions vraies ou fausses qui en général sont diffusées oralement. Le sens s’oriente
quelquefois vers les commérages, la médisance. Ce n’est qu’au XIX¢ siecle que
le terme ‘chronique’ s’applique a un article de presse, puis, au XX¢, 2 une émis-
sion radiophonique ou télévisée, relative a des informations (chronique littérai-
re, théatrale, politique) et a leur commentaire.

Quant au mot ‘Histoire’,* c’est un emprunt adapté du latin «historia», «récit
d’événements historiques», «objet d’un récit historique» mais aussi «récit fabu-
leux», «balivernes», provenant du grec «historia», dans le sens de «recherche»,
«enquéte», «information» et «résultat d’une enquéte», d’ot «récit», «ceuvre his-
torique». Le mot appartient a la famille de «eidenai», «savoirs», qui se rattache
a une racine indo-européenne «weid», comme le sanskrit «véda» et le latin «vi-
dere», «voir».

Le mot a eu, avec diverses formes de «istorie», «storie», le sens de «récit
des événements de la vie de quelqu’un», puis, le sens plus large de «récit des
événements relatifs 2 un peuple, 2 ’humanité en général». A partir du XIII¢ sie-

¢ Opere di Benedetto Varchi ora per la prima volta raccolte con un discorso di A. Racheli in-
torno alla filologia del secolo XVI e alla vita e agli scritti dell’ autore. Aggiuntevi le lettere di Gio.
Battista Busini sopra 'assedio di Firenze, 2 vols., Trieste 1858, 1, pp. 409-414.

" A. Rey, Dictionnaire historique de la langue francaise, 3 vols., Paris 1998, 1, p. 751.
§ Ibid., 11, pp. 1723-1724.

~ 224 ~



ALFONSO Musct

GIORGIO VASARI: «CERCA TROVA».
LA STORIA DIETRO IL DIPINTO

con un’Appendice di
ALESSANDRO SAVORELLI

ABSTRACT. — The most fascinating clue about the existence of Leonardo’s lost
work, the Battaglia di Anghiari in the ‘Salone dei Cinquecento’ in Florence, is a
small green flag with the inscription «Cerca trova» («Seek and you shall find»)
painted by Giorgio Vasari in his Battaglia di Marciano, in the right panel of the
east wall in the ‘Salone’. According to some researchers, the inscription is an ev-
idence that Vasari would have sealed Leonardo’s work under the wall. On the
contrary the present study, conducted using iconological method, demonstrates
that the flag and the inscription are only a reference to the Firenze’s war against
Siena. The historical evidence collected shed new light on the relationship be-
tween the republican banker and maecenas Bindo Altoviti and Giorgio Vasari
and the ancient iconographic tradition of florentina libertas.

1. Tra gli argomenti che accompagnano la ricerca della Battaglia d’Anghiar:
dietro la «rotta» di Piero Strozzi a Marciano Val di Chiana, dipinta da Giorgio
Vasari con 'ausilio di Jacopo Zucchi sulla parete orientale della «Sala grande»
di Palazzo Vecchio, il pit fragile ¢ I'interpretazione di una bandiera verde recan-
te la scritta «cerca trova» [Fig. 1] come indizio archeologico depositato dall’au-
tore.! Il vessillo ¢ visibilmente schierato tra le prime file d’'una compagnia re-

! Mi riferisco alle operazioni di scavo condotte a Firenze tra il 2011 e il 2012 sulla pa-
rete est del Salone dei Cinquecento in corrispondenza dell’affresco di Vasari, coordinate dal
Center of Interdisciplinary Science for Art, Architecture and Archacology (CISA3) di San Diego
in collaborazione con la National Geographic Society. Le ricerche traggono la loro motivazione
ideologica da alcune supposizioni avanzate alla fine degli anni Sessanta da C. PEDRETTI, Leonar-
do da Vinci inedito. Tre Saggi, Firenze 1968, p. 77, e tuttora prive di riscontri significativi. Per
una rapida sintesi delle principali questioni preliminari implicite alla ricerca (la localizzazione
possibile della Battaglia di Anghiarz, la misura dell’affresco, i successivi rifacimenti strutturali
del Palazzo, la committenza repubblicana) si rinvia a R. HATFIELD, Finding Leonardo. The Case
for Recovering the Battle of Anghiari, Firenze 2007.

~ 237 ~



Alfonso Musci

pubblicana «franco-senese» nel fuoco dello scontro con le truppe vittoriose di
Cosimo I. A sinistra altri contingenti di soldati francesi e lanzichenecchi diret-
ti verso un’altura battono la ritirata in segno di resa. Il colore della bandiera e
la scritta sovraimpressa alludono con molta probabilita a una vicenda di sto-

AN D)

Fig. 1. Dettaglio: Giorgio Vasari e aiuti, Battaglia di Marciano, 1569-1572.
Salone dei Cinquecento, Firenze

ria militare e politica che attende pazientemente d’essere rievocata. In singola-
re sequenza ma in momenti distinti Palazzo Vecchio ospitera lo stendardo bian-
co con leopardo e il vessillo rosso con un sole strappati a Niccolo Piccinino e
al duca di Milano ad Anghiari (1440), e, a distanza di un secolo, alcune bandie-
re verdi recanti un verso di Dante sottratte ai ‘fuorusciti’ repubblicani a Marcia-
no (1554). La fama e la memoria di questi due gesti d’esposizione trionfale at-
traversano cento anni di storia fiorentina e nel cerchio ideale del trapasso dalla
Repubblica al Principato legano Vasari e Leonardo pitt del semplice e singola-
re caso della perdita della Battaglia d’Anghiari. La presente nota composta con
Alessandro Savorelli, autore di un’appendice che illustra i precedenti iconogra-
fici e letterari della florentina libertas, discute il «cerca trova» nel rispetto dei li-
miti della filologia dei testi e delle immagini e, senza sconfinare in nunere alieno,
avanza un’ipotesi interpretativa che porta lontano dal risolvere il mistero leo-
nardiano ma in direzioni non meno ricche di significato, inerenti a ‘fatti’ e ‘rac-
conti di fatti’ accaduti durante la guerra di Siena e a risvolti della biografia del-
Iaretino.

~ 238 ~



TLARIO MANFREDINT

LA RAPPRESENTAZIONE DEL POTERE A TORINO E FIRENZE
NELLA SECONDA META DEL CINQUECENTO*

ABSTRACT. — In the second half of the sixteenth century, Italian courts dem-
onstrated their power through literature and frescos. The Medici and Savoy
families planned a politic of prestige marked by reconstruction of the origin of
the family, with particular attention at the antiquity and the invention of tradi-
tion. Emanuele Filiberto exaggerated the origin of his family through the ties
with Beroldo of Saxony, grandson of the emperor Otto II, while Cosimo I ap-
pears like a new Augustus, able to build the Grand Duchy of Tuscany. The Sa-
voys presented themselves as princes of the Empire at the service of the Catholic
religion, especially in the literary works of Filiberto Pingone and Giovanni Bo-
tero. The Medicis utilized the ability of Vincenzio Borghini and Giorgio Vasari
to celebrate their past and the qualities of Cosimo I, visible in figurative cycles
in the Palazzo Vecchio. The Medicis and the Savoys were protagonists in the
struggle for precedence in relation to the empire that over the years had inter-
esting solutions which went on to have a profound effect on the ceremonial and
historic representation of the respective families providing a new possibility to
investigate the power of painting seen as propaganda in the hands of Italian and
European dynasties.

Premessa

All’indomani del trasferimento della capitale dei suoi Stati in Italia, un vero
e proprio «principe nuovo» come Emanuele Filiberto si misurd con I’esigenza di
dar vita a una corte e di organizzare un universo identitario, simbolico e rappre-
sentativo che gli consentisse di assumere un ruolo di primazia nel contesto dei
piccoli Stati italiani ormai inseriti nell’orbita spagnola.! Un ruolo cui egli ambi-

* Larticolo riprende il testo della relazione presentata al convegno I/ concetto di poten-
za in etd moderna, organizzato dall'Istituto Nazionale di studi sul Rinascimento (Firenze, 15-
17 dicembre 2011).

! Sulla situazione politica italiana dopo la pace di Cateau-Cambrésis si vedano R. Roma-
NO, La pace di Cateau-Cambrésis e I'equilibrio europeo a meta del secolo XVI, «Rivista storica

~ 269 ~



Ilario Manfredini

va in funzione della sua dignita di vicario imperiale al di qua delle Alpi, collega-
ta alle mitiche origini sassoni della dinastia sabauda, per rivendicare il quale tut-
tavia ben poco aveva a sua disposizione, tanto pitt nel momento in cui I’autorita
imperiale veniva emarginata dall'Ttalia dopo I’abdicazione di Carlo V: era privo
di una capitale dotata di qualche tradizione cortigiana e non aveva al suo servi-
zio letterati e artisti in grado di competere — neppure alla lontana — con le cor-
ti di Ferrara, Mantova e Firenze.? Soprattutto con quest’ultima, beneficiaria del
nuovo titolo granducale concesso da Pio V nel 1569, inizid una lunga contesa
per la precedenza nei confronti dell’Tmpero che ebbe una significativa rilevan-
za politica e diplomatica. In virtd di questa competizione il duca sabaudo seppe
intravedere 'esigenza di dotare la nuova dinastia italiana di apparati simbolici,
di «genealogie incredibili», di strutture di rappresentanza, di cerimoniali di cor-
te, di apparati decorativi, avviando un processo che sarebbe stato poi portato a
compimento con notevole successo da suo figlio Carlo Emanuele 1.

Cosimo I, secondo duca di Toscana, si vide invece costretto a legittimare il
suo ruolo sia in quanto discendente da un ramo secondario della famiglia, sia
come Medici stesso, poiché non vi era garanzia che il governo sarebbe rimasto
nelle sue mani. I problemi politici di Cosimo non riguardavano soltanto I'insta-
bile principato, ma anche la posizione della famiglia, che andava inserita e man-
tenuta fra le altre dinastie italiane ed europee.

Identita storica, primazia e precedenze

Nel corso della seconda meta del Cinquecento Medici e Savoia si fecero por-
tatori di una politica dinastica volta a rafforzare I'identita storica delle rispetti-
ve famiglie, specie dopo la concessione della corona granducale nel 1569.* Per

italiana», LXT, 1949, pp. 526-550; F. ANGIOLINI, Osservazioni su diplomazia e politica dell'Ttalia
non spagnola nell’eta di Filippo II, «Rivista storica italiana», XCII, 1980, pp. 432-469; A. Spa-
GNOLETTI, Principi italiani e Spagna nell’eta barocca, Milano 1998; Ip., Le dinastie italiane nel-
la prima eta moderna, Bologna 2003.

2 Sugli interventi realizzati a Torino durante gli anni di Emanuele Filiberto mi limito
qui a citare G. SiMcox, From Commune to Capital: The Transformation of Turin, Sixteenth to
Eighteenth Centuries, in Royal and Republican Sovereignty in Early Modern Europe, ed. by R.
Oresko-G. C. Gmss-H. M. Scort, Cambridge 1997, pp. 243-348; P. MERLIN, Emanuele Fili-
berto e la nascita di una capitale, in Storia illustrata di Torino, 11: Torino sabauda, a cura di V.
CASTRONOVO, Milano 1992, pp. 341-360.

> Sulla situazione politica fiorentina nei primi anni del ducato di Cosimo I si veda R.
VON ALBERTINY, Firenze dalla repubblica al principato. Storia e coscienza politica, prefazione di
F. Cnasob, Torino 1970.

4 G. Lazz1, Un’eccezionale occasione di lusso: ['incoronazione di Cosimo I de’ Medici (1569),
«Archivio storico italiano», CXLVII, 1989, pp. 99-119; V. MarrE1, Dal titolo di duca di Firenze
e Siena a granduca di Toscana, Firenze 1905, pp. 26-30; M. Freo, G/7 affreschi di Pontormo a
San Lorenzo. Eresia, politica e cultura nella Firenze di Cosimo I, Torino 1997, pp. 393-403.

~ 270 ~



HenNING HUFNAGEL

VERITA ED EVIDENZA. FORME E FUNZIONI DEL DIALOGO
NELLE OPERE ITALTIANE DI GIORDANO BRUNO

ABSTRACT. — Bruno’s six Italian dialogues stand out as eccentric in the tra-
dition of the Renaissance dialogue. They mark one of its closing points, as they
seem to realise and at the same time transcend all the possibilities of the genre.
In the following essay, I describe and define the forms and modes of structural
complexity that characterize Bruno’s texts. In a second part, I argue that Bru-
no’s experiments with the genre serve an argumentative purpose. I show how
Bruno, by hybridising genres and discourses, ‘performatizes’ his argumentation:
He develops strategies to confer scenic evidence to claims in order to make the
truth of a philosophical position immediately clear.

In my third part, I correlate this way of argumentation with the epistemo-
logical revolution which begins around 1600 and finally leads to the advent of
a modern concept of science. I demonstrate how Bruno transforms the genre of
the dialogue — the paradigmatic vehicle of the relativistic and probabilistic epis-
temology of Humanism — in order to adapt it to his claims of absolute truth. So
the end of the tradition of the Renaissance dialogue, as manifest in Bruno’s texts,
also seems to indicate the end of an epistemological configuration.

I sei dialoghi italiani di Giordano Bruno: davvero testi strani e stravaganti.
Uno di questi dialoghi rischia di restare incompleto perché tre dei quattro inter-
locutori semplicemente non compaiono pit a colloquiare, cosicché il terzo dia-
logo, che dovrebbe concludere il testo con una sintesi, non pud pit aver luogo:
cosi accade nella Cabala del cavallo pegaseo. In un altro dialogo, invece, si intro-
ducono sempre pitl figure nella discussione, generando infine una polifonia di
voci che aumenta ancor pitl la confusione, comunque gia presente nel lettore a
causa di temi, excursus e spiegazioni che prolificano e variano caoticamente: ¢
il caso dello Spaccio de la bestia trionfante. E quando in un terzo dialogo il nu-
mero degli interlocutori si limita a due, come negli Eroici furori, nel testo ven-
gono inserite oltre settanta poesie e quasi trenta emblemi che gli interlocutori
interpretano assieme. La forma testuale dei dialoghi di Giordano Bruno ¢& a dir
poco eccentrica. In essi tutte le possibilita del genere ‘dialogo’ sembrano realiz-

~ 291 ~



Henning Hufnagel

zate e al tempo stesso superate. In questo modo essi segnano un punto finale
della letteratura dialogica rinascimentale, al di la del dato temporale della loro
Stesura.!

Il presente saggio intende descrivere il tipo e la forma delle complicazioni
strutturali che caratterizzano i dialoghi di Giordano Bruno, per poi avanzare la
tesi che questi esperimenti con il genere dialogico sono funzionalizzati in senso
argomentativo. Cercherd di mostrare come I'ibridizzazione dei generi e dei di-
scorsi operata da Bruno sia funzionale a ‘performatizzare’ la sua argomentazio-
ne, ovvero a generare evidenza e mettere in scena processi di convincimento per
non trattare solo discorsivamente la verita di una posizione filosofica, ma render-
la immediatamente intelligibile.

Infine mettero in relazione questo tipo di argomentazione con il mutamen-
to epistemologico iniziato attorno al 1600 che culmina nell’affermazione di un
moderno concetto di scienza. Intendo mostrare come Bruno trasformi il genere
del dialogo, che realizzava paradigmaticamente I’epistemologia relativistico-plu-
ralizzante degli umanisti, nel segno di nuove, assolute pretese di verita, e come
il punto terminale della stagione rinascimentale del dialogo sembri dunque indi-
care la fine di una configurazione epistemica.

1. Bruno aggiunge complessita alla struttura dei dialoghi ricorrendo in par-
ticolare a quattro modalita: in primo luogo combinando e contaminando i mo-
delli dialogici classici di diversa impronta; quindi moltiplicando e intrecciando
i piani diegetici del dialogo e creando situazioni enunciative complesse; in terzo
luogo facendo saltare i confini del genere e in quarto, diretta conseguenza del
precedente, incrociando e fondendo discorsi (in senso foucaultiano) e ambiti di
referenza di diversa validita epistemica.

Nelle poetiche cinquecentesche sul dialogo si incontrano costantemente,
come ¢ noto, tre autori esemplari ai quali i nuovi scrittori di dialoghi dovrebbe-
ro rifarsi: Platone, Cicerone e — spesso accompagnato da dubbia fama — Luciano.?
I dialoghi di Platone e Cicerone sono caratterizzati, una volta in modo dramma-

! Bruno scrive i suoi sei dialoghi italiani, si ricorda, in un breve lasso di tempo, durante
il suo soggiorno in Inghilterra tra il 1583 e il 1585; cfr. M. CiLiBERTO, Giordano Bruno, Roma-
Bari 1990, p. 29.

2 Significative, a proposito dell’ambivalenza verso Luciano, sono le contraddittorie affer-
mazioni nella Apologia dei dialogi (1574) di Sperone Speroni: una volta Speroni cita assieme
Platone e Luciano come autori da imitare, ma poi condanna aspramente le forme del dialogo
di Luciano sulla base del loro carattere satirico e parodistico che poche pagine prima aveva
pero giustificato (cfr. S. SPERONI, Opere di M. Sperone Speroni degli Alvarotti tratte da’ mss. ori-
ginali, 5 voll., Venezia 1740, I, pp. 275 e 345). Carlo Sigonio nel suo De Dialogo (1562) esclude
del tutto Luciano dal canone degli autori degni di imitazione a causa degli argomenti dei suoi
dialoghi: egli avrebbe infatti rovinato e corrotto — «depravavit atque corrupit» — la tradizione
platonica del dialogo, abusando di questo genere per parlare «de rebus ridiculis, de amoribus
ac fallaciis meretriciis» (C. SIGONIO, De dialogo, a cura di F. PIGNATTI, Roma 1993, p. 154).

~ 292 ~



LAura FEDI

NOTA SU BOUWSMA E GARIN

ABsSTRACT. — From a collection of papers and books once owned by Euge-
nio Garin, now held in the Library of the Istituto Nazionale di Studi sul Rina-
scimento, emerge two notes written in the autumn 1959 by the 35 year-old Wil-
liam James Bouwsma to the Italian scholar, and two brief works by the American
historian: a pamphlet, also dated 1959, in which he presents to the American au-
dience Hans Baron and Garin’s ‘Civic Humanism’ as an advanced position in Re-
naissance studies; and an extract of Bouwsma speech as president of the Amer-
ican Historical Association for its 1978 annual meeting.

These papers deal with an encounter that perhaps never took place — be-
tween Bouwsma and Garin — when an idea of the Renaissance and the modern
epoch began circulating among the American historians, an idea which will reach
its critical point twenty years later.

1. Fra gli estratti e i libri di proprieta personale di Eugenio Garin conservati
presso I'Istituto Nazionale di Studi sul Rinascimento ¢’¢ un opuscolo di 24 pa-
gine, The Interpretation of Renaissance Humanism di William James Bouwsma,
dono — «with warm regards» — dell’autore.! Siamo nell’autunno del 1959, anno
di uscita dell’opuscolo presso il service dell’American Historical Association. Lo
storico americano, che ha da poco pubblicato un’apprezzata monografia su Guil-
laume Postel,? & appena giunto in Italia, a Firenze. Cerca di mettersi in contatto
con Garin ma poi decide di rimandare I'incontro a quando avra acquisito mag-
giore padronanza della lingua italiana. A distanza di un mese, il 9 novembre e
poi il 4 dicembre, Bouwsma scrive a Garin due biglietti, che lo studioso italiano
incolla con cura fra I'ultima pagina e I'interno della copertina del pamphlet che
accompagna il secondo biglietto.

U W. J. Bouwsma, The Interpretation of Renaissance Humanism, Washington 1959 (ne
uscira una seconda edizione nel 1966). La copia donata a Garin e contenente i due biglietti
di Bouwsma allo stesso ¢ conservata presso la Biblioteca dell’Istituto Nazionale di Studi sul
Rinascimento con la segnatura Misc. XLVL. 49.

2 W. J. Bouwswma, ‘Concordia mundi’. The Career and Thought of Guillaume Postel (1510-
1581), Cambridge, Mass. 1957.

~ 313 ~



Laura Fedi

Il nome di Bouwsma non figura nel nutritissimo elenco di corrispondenti
del carteggio di Eugenio Garin, conservato nell’ Archivio Garin entrato nel Cen-
tro Biblioteche e Archivi della Scuola Normale Superiore di Pisa nel 2005. I due
biglietti rimangono percio a testimonianza di un incontro che forse ebbe luogo
sul piano personale ma che non avvenne sul piano ideale, non almeno secondo
le intenzioni e I'orientamento che lo storico americano gia qui tratteggia in bel-
la grafia al maestro italiano.

EE

Piazza Nazario Sauro 1
Firenze
November 9, 1959
Professor Eugenio Garin
Via G. C. Vanini 28

Firenze

Dear Professor Garin:

Miss Scelba passed on to me your very gracious invitation to call on you,
and as you perhaps know I tried to telephone you at your home this morning.
It occurs to me now, however, that it might be better to postpone a conversa-
tion until my Italian is a good deal more fluent; I should be extremely sorry to
waste your time at this point. I have stablished my family in Florence until June,
and eventually T trust I will be somewhat more articulate.

I am, of course, most eager to make your acquaintance. I have learned a
very great deal from your work, particularly in the last two years; and I have
been trying not only to absorb your position into my own understanding of the
Renaissance, but also (as you may know) to transmit it more widely, along with
the views of Hans Baron, in America. This has not been altogether easy for me,
since I started from quite a different position. I am also interested in consulting
you about Paolo Sarpi, on whom I am presently working. Sarpi’s attitudes, in
a somewhat similar political situation, seem to me strikingly similar to those of
the earlier Florentine humanists; yet his culture appears to have been quite dif-
ferent. But this can wait.

Thanks for your courtesy.

Yours sincerely,
William J. Bouwsma

~ 314 ~



INDICE DEI MANOSCRITTI

(@ cura di Sabrina Braccini)

BOLOGNA BisL1oTECA DEGLI UFFIZI
BiBLIOTECA UNIVERSITARIA Ms. 9, p. 281
Ms. 1816, p. 216

LONDON
ERFURT-GOTHA BriTisu LIBRARY

Add. 18.658, p. 216
UNIVERSITATS- UND FORSCHUNGSBIBLIOTHEK

Chart. B 935, p. 216 N
LUNEBURG

FIRENZE RATSBUCHEREI

Miscell. D 4° 34, p. 216
ARCHIVIO DI STATO 1sce 34, p

Mediceo del principato, fil. 5081, p. 272
Ms. 471, p. 262 TORINO

IstiTuto NAZIONALE DI STUDI SUL RINASCI-  ARCHIVIO DI STATO
MENTO

Misc. XLVL. 49, pp. 313-315

Corte, Lettere ministri Roma, m. 4, p. 271

ARCHIVIO STORICO

BIBLIOTECA RICCARDIANA Corte, Storie della Real Casa, cat. II, m. 3,
Ms. greco 37, p. 30 fasc. 3, p. 283

~ 331 ~






INDICE DEI NOMI

(@ cura di Sabrina Braccini)

Acciaiuoli Bernardo, 246-247

Achille, 43

Acidini Luchinat C., 281

Acquario Lodola v. Folengo Teofilo

Adam C., 83, 86

Adamo, 34, 164-165, 176, 178-179, 192, 196-
197

Adriani Giovan Battista, 228, 275, 279

Agli Antonio, 198

Agostino Aurelio, santo, 24, 52,76, 158, 166,
178, 193, 198

Agostino da Vimercate, 91

Agrippa di Nettesheim Enrico Cornelio, 50

Alastor, 207

Alberti Leon Battista, 113, 115, 121, 130,
202, 205-206, 208, 293, 328

Albertini R. von, 226, 228, 239, 243-244,
247, 270

Albertino, 306, 310

Alberto il Grande v. Alberto Magno, santo

Alberto Magno, santo, 72-73, 75

Alberto Pio da Carpi, 208

Albizzi Anton Francesco degli, 277

Aldobrandini Silvestro, 230-231, 233

Alessandro di Afrodisia, 76

Alessandro Magno, 258

Alexandre de Villedieu, 94-95

Alfonso di Trastamara, detto il Magnanimo,
re di Napoli, 123

Alfonso IT d’Aragona, re di Napoli, 115, 122,
124, 275

Alighieri Dante, 238-240, 243, 250

Allegri E., 254

Allen M. J. B., 4, 31, 37-40, 139-142, 144-
145, 148, 153

Alliney G., 174, 192

Almong J., 8

Altdorfer Albrecht, 259

Alton E. H., 95

Altoviti Bindo, 237, 239-241, 243-244, 246,
261, 266

Altoviti Giovanni Battista, 239, 246, 252

Alvarez de Toledo Fernando, 294

Amedeo II di Savoia, 283-284

Amedeo V di Savoia, 284-286

Amedeo VI di Savoia, 284-285

Amedeo VIII di Savoia, 272

Anassagora, 76, 203

Andrea del Sarto (Andrea d’Agnolo), 253,
256

Angelini G, 131

Angiolini F, 270, 272

Anisio Giano, 211

Anonimo romano, 266

Anselmo d’Aosta, santo, 178

Apel K.-O., 326

Apollo, 59-60, 285

Aquilecchia G., 210

Arbib L., 247

Arcesilao di Pitane, 203

Aretino Pietro, 298-299

Argante, 286

Ariew R., 144

Ariosto Ludovico, 286

Aristide, detto il Giusto, 51

Aristotele, 4, 7-9, 12, 14-18, 23-25, 67, 70-
72,75,79, 86,95, 115, 120, 126, 128, 130,
136, 141-142, 159, 195, 213, 298-299, 309-
310

Arnoldo, 209

Arrivabene Cesare, 91-92, 98

Ascensius v. Bade Josse

Ascheri M., 267

Atena v. Minerva

Augusto Caio Giulio Cesare Ottaviano, 40,
135-136, 274, 277

~ 333 ~



Indice dei nomi

Ausonio Decimo Magno, 102
Austin J. L., 300

Averroe, 100

Avicenna, 32, 76, 100

Awad L., 28

Bacchelli F, 206

Baccio d’Agnolo (Bartolomeo d’Agnolo Ba-
glioni), 253

Bacco v. Dioniso

Bacon Francis, 143-144

Bade Josse, 101

Baffetti G., 309

Baiocchi A., 226

Balbi Giovanni, 93-95, 102

Baldo, 92-93, 99-100

Baldovina, 96

Baldovino I, re di Gerusalemme, 287

Baldt Andrea, 272

Bali¢ P. C., 192

Ballaira G., 101

Bandello Vincenzo, 162

Banfi F, 161

Barbara K., 210

Barbaro Francesco, 130

Barbazza Andrea, 221

Barberis W., 272

Barbieri E., 215, 217

Barocchi P, 247

Baron H., 261, 313-321

Baréti-Gaal M., 300

Barwick C., 93

Basilio, santo, 76

Batkin L. M., 308

Battaglia G., 129, 132

Battaglia S., 249

Bauer A., 210

Baumbach M., 210

Bava A. M., 283, 288

Bayle Pierre, 65-67

Bazan B. C., 163

Becker R. P, 208

Beere J., 15-16

Beethoven Ludwig van, 27

Bejczy 1. P, 114

Belloni C., 243

Belloni G., 247

Bellosi L., 252

Bembo Pietro, 293, 295

Bencivénni Zucchero, 249

Benedetto d’Arezzo, 31

Benigno Salviati Giorgio, 157, 161-167, 169,
171, 173-174, 177-180, 182, 184-198

Bentini 1., 275

Bentley J. H., 123-124

Berger H., 324

Berger W., 114-115

Berlinghieri Francesco, 31

Bernabo del Negro G. F, 267

Bernardi Perini G., 89-90, 101

Beroldo di Sassonia, 269, 272, 283, 287

Berr H., 226

Bertelli S., 274

Bertini B., 283

Bertolini L., 223

Bertoloni Antonio, 249

Bertuccio, 215

Best T. W, 208, 212

Bettarini R., 247

Bettini Bartolomeo, 251

Beverley Robert Mackenzie, 84

Bevilacqua Niccolo, 283

Bianchelli Mengo, 157, 162, 165, 169-172,
175

Bianchi F, 286

Bianchi L., 197

Bianchi M., 48

Bianchi P, 272

Biel Gabriel, 76-77, 79

Bierlaire F,, 202

Biferali F.,, 277

Biondi A., 54, 212, 215

Bizzocchi R., 274

Black A., 131

Bloch M., 226

Blum P.-R,, 300, 304

Boccaccio Giovanni, 28

Boccia L. G., 249

Bocking E., 210

Boezio Anicio Manlio Torquato Severino,
95

Bologna G., 268

Bonico G. D., 243

Bonnefon Paul, 56

Bonora E., 92

Borella M., 274

Borghini Vincenzo, 247, 261, 269, 274-276,
279, 281, 283, 289

Borgia L., 267

Borgstedt T, 4

Born L. K., 114

Borromeo Carlo, santo, 286

~ 334 ~



STAMPATO DALLA
TIFERNO GRAFICA - CITTA DI CASTELLO
DICEMBRE 2012




ISSN 0080-3073



